









3615789 ish

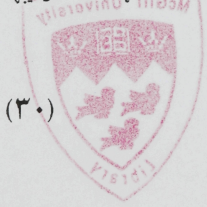




## سلسله انتشارات

همایش بین المللی قرطبه و اصفهان دو مکتب فلسفهٔ اسلامی در شرق و غرب

اصفهان ۷-۹ اردیبهشت ماه ۱۳۸۱



زیر نظر و اشراف دکتر مهدی محقّق

رئیس هیأت مدیرهٔ انجمن آثار و مفاخر فرهنگی مدیر مؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران ـ دانشگاه مک گیل

مبر ا وامرولوا ازتماب معالم الديرفي ملا دالمحبدين <u>شەن</u> حن بن بن الدّىن سىدما باترجهٔ مقاله ای زیروفسور روبرت برونسوکک وفريبك يصطلاحات ومعادل أكليه أبها بداتبهام مهدى فقق

تتران ۱۳۸۵

## سلسله انتشارات انجمن آثار و مفاخر فرهنگی شماره ۳۶۳

شماره ۳۶۳ ابن شهید ثانی، حسن بن زینالدینِ ۹۵۹–۱۰۱۱ق

[معالم الدين و ملاذ المجتهدين. بركزيده]

اوامر و نواهی از کتاب معالم الدین و ملاذالمجتهدین / از حسن بن زین الدین شهید ثانی؛ با ترجمه مقالهای از روبرت برونشویک؛ و فرهنگ اصطلاحات و معادل انگلیسی آنها؛ به اهتمام مهدی محقق. -- تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی؛ دانشگاه تهران، ۱۳۸۵.

شصت و سه، ۱۱۲، 13ص. -- (سلسله انتشارات انجمن آثار و مفاخر فرهنگی؛ شماره ۳۲۳: سلسله انتشارات همایش بینالمللی قرطبه و اصفهان دو مکتب فلسفه اسلامی در شرق و غرب اصفهان ۷-۹ اردیبهشت ماه ۱۳۸۱: زیرنظر و اشراف مهدی محقق؛ ۳۰)

ISBN 964-528-013-3

فهر ستنویسی بر اساس اطلاعات فیپا.

برگزیده معالم الدین... به زبان اصلی (عربی) است.

واژەنامە.

۱. امر و نهی. ۲. اصول فقه شیعه. ۳. اصول فقه شیعه -- تاریخ. الف. محقق، میهدی، ۱۸۰۸ -، گیردآورنده. ب. برونشویک، روبر، Brunschvig, Robert. ج. انجمن آثار و مفاخر فرهنگی. د. دانشگاه تهران. ه. عنوان. و. عنوان: معالم الدین و ملاذالمجتهدین. برگزیده.

797/77

۱۲۱۰۲م ۲الف / ۱۵۸/۸٦ BP

[17/7/27]

[BP \78/0]

700V-0M

كتابخانة ملى ايران

اوامر و نواهی از کتاب معالم الدّین و ملاذالمجتهدین حسن بن زین الدّین شهید ثانی به اهتمام دکتر مهدی محقّق

مدیر اجرایی انتشارات همایش: فاطمه بستانشیرین چاپ اول، ۱۳۸۵ اسمارگان ۱۰۰۰ نسخه لیتوگرافی باختر اچاپ دالاهو اصحافی کیانی حق چاپ برای انجمن آثار و مفاخر فرهنگی محفوظ است

دفتر مرکزی: تهران ـ خیابان ولی عصر ـ پل امیربهادر ـ خیابان سرگر دبشیری (بوعلی) ـ شماره ۱۰۰ تلفن: ۵۵۳۷۴۵۳۱، دورنو یس: ۵۵۳۷۴۵۳۰

دفتر فروش: خيابان انقلاب بين خيابان ابوريحان و خيابان دانشگاه ـ ساختمان فروردين ـ شماره١٣٠٤،

طبقه چهارم ـ شماره ۱۴؛ تلفن: ۶۶۴۰۹۱۰۱

نابک: ۲ـ۲۱ ـ A۶۴ ـ ۹۶۴ ـ ISBN : 964-528-013-3

34....

## سلسله انتشارات همایش بین المللی قرطبه و اصفهان

۱- علاقة التّجريد، (شرح تجريد الاعتقاد نصير الدّين طوسى) ميرمحمّد اشرف علوى عاملى از نواده هاى ميرسيّد احمد علوى (جلد ۱)، به اهتمام حامد ناجى اصفهانى، تهران ۱۳۸۱.

۲- علاقة التّجرید، (شرح تجرید الاعتقاد نصیر الدّین طوسی) میرمحمّد اشرف علوی عاملی از نواده های میرسیّد احمد علوی (جلد ۲)، به اهتمام حامد ناجی اصفهانی، تهران ۱۳۸۱.

۳-الرّاح القَراح، حاج ملّا هادی سبزواری، به اهتمام مجید هادیزاده، تهران ۱۳۸۱. ۴- مرآة الأزمان، ملّامحمّد زمان از شاگردان مكتب میرداماد، به اهتمام دكتر مهدی دهاشی، تهران ۱۳۸۱.

۵\_رسائل ملّاادهم عزلتی خلخالی، مشتمل بر چهارده کتاب و رساله (جلد ۱)، به اهتمام استاد عبدالله نورانی، تهران ۱۳۸۱.

۵\_ مصنفات میرداماد (جلد ۱)، مشتمل بر بیست کتاب و رساله، به اهتمام استاد
 عبدالله نورانی، تهران ۱۳۸۱.

٧ شرح فصوص الحكمة، سيد اسماعيل حسينى شنب غازانى، به اهتمام على اوجبى، تهران ١٣٨١.

٨ ترجمهٔ رسالهٔ السعديه، سلطان حسين واعظ استرآبادي، به اهتمام على اوجبي،

تهران ۱۳۸۲.

۹ هدیّة الخیر، بهاء الدّوله نوربخش، تصحیح و تحقیق سیّد محمد عمادی حائری، تهران ۱۳۸۳.

۱۰ ـ رساله در برخی از مسائل الهی عام، سیّد محمّد کاظم عصّار تهرانی، به اهتمام منوچهر صدوقی سها، تهران ۱۳۸۲.

۱۱- ذخیرة الآخرة، علی بن محمد بن عبدالصّمد تمیمی سبزواری، تصحیح سیّد محمد عمادی حائری، تهران ۱۳۸۳.

۱۲-شرح کتاب نجات ابن سینا، از فخرالدین اسفراینی، به اهتمام دکتر حامد ناجی اصفهانی، تهران ۱۳۸۳.

۱۳- دُرِّ ثمین، سیّد محمّدباقربن ابوالفتوح شهرستانی موسوی، به اهـتمام عـلی اوجبی، تهران ۱۳۸۳.

۱۴-الرسالة الشرفية في تقاسيم العلوم اليقينية، ابوعلى حسن سلماسي، مقدّمه و تصحيح حميده نوراني نژاد و محمد كريمي زنجاني اصل، تهران ۱۳۸۳.

۱۵- تنقیح الأبحاث للملل الثّلاث ابن كمونة، به اهتمام محمد كريمي زنجاني اصل، تهران ۱۳۸۳.

۱۶- شرح فصوص الحكم، كمال الدّين عبد الرّزاق كاشاني، به اهتمام مجيد هادى زاده، تهران ۱۳۸۳.

۱۷- دیوان اشعار منسوب به حضرت امیرالمؤمنین علی علیهالسلام، با ترجمه منظوم از مولانا شوقی، مقدمه، تصحیح و تعلیق دکتر سیّده مریم روضاتیان، تهران ۱۳۸۳.

۱۸ - الشفاء (الإلهيات) و تعليقات صدرالمتألهين عليها، و عون اخوانالصفاء
 على فهم كتاب الشفاء، بهاءالدين محمد الاصبهاني، تحقيق و تقديم و تعليق دكتر حامد
 ناجي اصفهاني، تهران ۱۳۸۳.

۱۹ ـ قصیدهٔ عشقیه، از سید قطبالدین محمد نیریزی شیرازی، مقدّمه، ترجمه، تصحیح و تعلیق محمدرضا ذاکر عباسعلی، تهران ۱۳۸۳.

۲۰ داروهای قلبی، اثر حکیم محمدباقر موسوی، تصحیح و تحقیق سید حسین رضوی برقعی، تهران ۱۳۸۳.

۲۱ هادی المضلّین، منسوب به حاج ملا هادی سبزواری، تصحیح و تحقیق علی اوجبی، تهران ۱۳۸۴.

۲۲ مجموعه مقالات همایش بین المللی قرطبه و اصفهان، زیر نظر و اشراف دکتر سیدعلی اصغر میرباقری فرد، با همکاری فاطمه بستان شیرین، تهران ۱۳۸۴.

۲۳- علوم محضه از آغاز صفویّه تا تأسیس دارالفنون، گرد آورنده دکتر مهدی محقق، تهران ۱۳۸۴.

۲۴- نبراس الهدى، تأليف حكيم متأله حاج ملا هادى سبزوارى، تصحيح و مقدمه دكتر سيد صدرالدين طاهرى، تهران ۱۳۸۴.

۲۵ ـ حکمة العین نجم الدین دبیران کاتبی قزوینی، تصحیح و پیشگفتار از دکتر عباس صدری، تهران ۱۳۸۴.

7۶ ـ شرح الإشارات و التنبيهات، امام فخرالدين محمدبن عمر رازى، (جلد ۱)، مقدمه و تصحيح دكتر على رضا نجفزاده، تهران ۱۳۸۴.

۲۷ ـ شرح الإشارات و التنبيهات، امام فخرالدين محمدبن عمر رازى، (جلد ۲)، مقدمه و تصحيح دكتر على رضا نجفزاده، تهران ۱۳۸۴.

۲۸- الافق المبین، میر محمد باقر بن محمد حسینی استرآبادی (مصنفات میرداماد جلد ۲)، به اهتمام استاد عبدالله نورانی، تهران ۱۳۸۵.

۲۹\_نهایة الظهور در شرح هیاکل النّور سهروردی، علّامهٔ حکیم میرزا قاسم علی اخگر حیدر آبادی، با مقدّمه و تصحیح و تحقیق محمّد کریمی زنجانی اصل، تهران ۱۳۸۵.

.۳۰ اوامر و نواهی، با ترجمهٔ مقالهای از پروفسور روبرت برونشویک و فرهنگ اصطلاحات و معادل انگلیسی آنها، به اهتمام دکتر مهدی محقّق، تهران ۱۳۸۵.

العبيم الرحمن الرحمي العبيم / ٢٧/١/٢٠٤١ عام / ١٤٠١١

الذع الفاصل الريد الدكتور مهدي محقّه رعاه اله السرم عليه ورحمة اله دبر كاته وبعد؛ فإني لأبكر كم هديتكم القيمة كتاب أصول الفق الزي قمية بتحقيقه وتنقيم ، فهوكتاب هرير بالنشر ، ويعد عجة تا بثة ثقة بما حواه . لإ يجاز من ساحث الأصول ، وبما تضمنه من مناقث و أدلة للمؤيدين والمعارضيه امتازت بالدقة والموضوعية والثمول. ولفدا طلعت على كتب قديمة وحديثة في هذا العم ويتاز عليها مالذكر.

عِرْ الْمُ اللهِ خَيْراً ، وزادكم توفيعًا ، و إني إن شاء الله سأوافيكم من دميم بكتابي أصول الغفر نے مجلدين . و الهم عليم ع

أ- د: وهم الزحيلي

نظر دکتر وهبة الزّحیلی استاد فقه دانشگاه دمشق دربارهٔ کتاب معالمالدّین و ملاذالمجتهدین

# فهرست مطالب كتاب

| يازده     | پیشگفتار                                          |
|-----------|---------------------------------------------------|
|           | شرح حال صاحب معالم                                |
|           | اصوُل فقه اماميّها                                |
| چهل و هفت | مقدمه دکتر مهدی محقّقمقدمه                        |
| ١         | في تعريف الفقه اللّغوي و الاصطلاحي                |
| ٣         | في تقدّم بعض العلوم على بعض                       |
| ۴         | في موضوع العلم و موضوع الفقه                      |
| V         | في الجزئيّ و الكلّي و المتواطى و المشكّك          |
| Y         | في الحقيقة الشرعيّةفي الحقيقة الشرعيّة            |
| 11        | في أنّ الاشتراك واقع في لغةالوب                   |
| 18        | في استعمال اللّفظ في المعنى الحقيقي و المجازي     |
| ۲۱        | صيغة افعل و ما في معناها حقيقة في الوجوب          |
| 79        | استعمال صيغة الأمر في النّدب كان شائعا في عرفيهم  |
| ٣٠        | صيغةالأمر بمجّرءها لا إشعار فيها بوحدة و لا تكرار |
| ٣٣        | الأمر المطلق يقتضي الفور و التّعجيل               |
| ٣٧        | •                                                 |

# ده /معالم الدّين

| 3  | الأمر بالشّيء مطلقا يقتضي إيجاب مالا يتمّ إلّا به                    |
|----|----------------------------------------------------------------------|
| 47 | الأمر بالشّيء على وجه الإيجاب لا يقتضي النّهي عن ضدّه الخاص          |
| ۵۳ | الأمر باشّيئِين أو الآشياء على وجه التّخيير يقتضى إيجاب الجميع       |
| ۵۴ | للأمر بالفعل في وقت يفضل عنه جائز عقلاً واقع على الأصّح              |
| ۶. | تعليق الأمر بل مطلق الحكم على شرط يدلّ على انتفائه عند انتفاء الشّرط |
| ۶۳ | اقتضاء التّعليق على الصّفة نفي الحكم عند انتفائها                    |
| ۶۵ | التّقييد بالغاية يدلّ على مخالفة ما بعدها لما قبلها                  |
| 99 | الأمر بالفعل المشروط جائز                                            |
| ۷١ | نسخ مدلول الأمر ـ و هوالوجوب ـ لايبقى معه الدّلالة على الجواز        |
| ۷۷ | مدلول صيغة النّهي حقيقة فيالتّحريم مجاز في غيره                      |
| ٧٨ | المطلوب بالنّهي هوالكفّ عن الفعل المنهيّ عنه                         |
| ٧٩ | النَّهي كالأمر في عدم الدَّلالة علىالتَّكرار بل هو محتمل له و للمرّة |
| ۸۱ | امتناع توجّه الامر والنّهي إلى شيء واحد                              |
| ۸۴ | في دلالة النّهي على فساد المنّهيّ عنه                                |

#### ييشكفتار

در طی سالهای ۱۳۴۰ تا ۱۳۴۲ که نگارنده از طرف دانشگاه تهران به انگلستان جهت تدریس در دانشکدهٔ مطالعات شرقی و افریقائی دانشگاه لندن (SOAS) اعزام شد، با برخی از استادانی که در آنجا حقوق اسلامی تدریس می کردند و حتّی برای تدوین قانون مدنی برخی از کشورهای اسلامی از آنان استفاده میشد هیچ گونه اطلّاعی از فـقه و اصول فقه شیعه و ساختار نظری و عقلی آن نداشتند، از این روی او تصمیم گرفت از نخستین فرصتی که پیش آید مبانی این علوم را برای نخستین بار به جهان علمی غرب معرّفی نماید. خوشبختانه این امر زمانی متحقّق شد که این جانب در سال ۱۳۴۴ برای تدریس به مؤسّسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل واقع در شهر مونترال از بـلاد كانادا دعوت شدكه او در اين فرصت موفّق گرديد اهميّت و أصالت علوم نظري و عقلي شیعه را برای استادان و دانشجویان آن دیار روشن سازد و در نتیجه اولیای آن دانشگاه را متقاعد كندكه براي تكميل برنامهٔ مطالعات اسلامي خود بايد دروس فلسفه وكلام و اصول فقه شیعه را در برنامههای تحصیلات عالی آن دانشگاه یعنی دوره فوق لیسانس و دکتری بگنجانند و این برای نخستین بار بودکه این علوم از محدودهٔ حوزههای علمی

تشیّع وارد یکی از دانشگاههای غرب میگردید.

در طی سه سال تدریس در آن دانشگاه، در فلسفه کتاب شرح منظومهٔ حاج ملا هادی سبزواری، و در کلام شرح باب حادی عشر و انوار الملکوت فی شرح الیاقوت علاّمهٔ حلِّي، و در اصول فقه معالم الدّين معروف به معالم الاصول حسن بن زين الدّين شهيد ثاني بوسیلهٔ این بنده معرّفی و تدریس گردید. دانشجویانی که آشنائی به فلسفهٔ غرب و کلام مسيحي داشتند علاقهمند به درس فلسفه وكلام اسلامي شدند و از طريق همان دو درس به مطالعهٔ بیشتر دربارهٔ فیلسوفانی همچون میرداماد و ملّا صدرا و متکلّمانی همچون خواجه نصیرالدّین طوسی و علّامه حلّی روی آوردند. دانشجویانی که به درس اصول فقه متمایل گشتند دو گروه مختلف بو دند که هر یک هدف خاصّی را در این درس دنبال می کردند گروه اول بیشتر دانشجویان مسلمانی بودند که در مراکز علوم اسلامی همچون دانشگاه اسلامی علیگر و مدارس دیوبند و ندوةالعلما و زیتونه و الازهر درس فـقه و شریعت و اصول فقه اهل تسنّن را خوانده بودند و باکتابهائی در این فن همچون رسالهٔ شافعی ۱ آشنا بودند به این درس روی آوردند تا بتوانند در مسائل تــاریخی ایــن عــلم مطالعه و تتبّع کنند و او ناچار بودکه سخن از تحوّل این علم در هر دو مکتب سنّی و شیعه بمیان آورد و در شیعه نه تنهاکتب متقدّمان همچون ذریعهٔ سید۲ وعدّهٔ شیخ۳ را

۱- الرسالة للامام المطلبي محمد بن ادريس الشافعي ۲۰۴-۱۵۰، بتحقيق احمد شاكر، چاپ دوم، قــاهره مكتبة دارالتراث ۱۹۷۹/۱۳۹۹.

۲- الذریعة الی اصول الشریعة، علی بن الحسین الموسوی معروف به سید مرتضی علم الهدی متوفی بسال ۴۳٦. این
 کتاب در دو مجلد باهتمام استاد دکتر ابوالقاسم گرجی در سال ۱۳۴۸-۱۳۴۹ بوسیلهٔ دانشگاه تهران چاپ شده است.
 ۳- عدةالاصول، ابوجعفر محمدبن حسن طوسی، متوفی ۴۶۰، چاپ سنگی این کتاب در سال ۱۳۱۴ ه. ق.

مورد بررسی قرار دهد بلکه کتب متاخّران همچون قوانین میرزا ۱ و فرائد شیخ ۲ و کفایهٔ آخوند ٔ را معرّفی و مطالب تازهای راکه آنان در کتابهای خود آوردهاند و با آن این علم را پر بارتر ساختهاند بازگوئی نماید. دانشجویان آن دیار که در محیط احترام به علم و معلّم قرار میگیرند به کوششهای استاد پاسخ مثبت میدهند و تا آنجاکه نیرو و استعداد دارند در تحقیق و بررسی میکوشند از این جهت آنان که در درس من شرکت داشتند هر کدام عهده دار تحریر موضوعی خاص شدند و مقالهای جداگانه در شـرح احوال اصولییّن شیعه و عقاید خاص آنان و یا تحوّل یک فکر و مـوضوع در جـریان زمانی تحوّل علم اصول نگاشتند و گذشته از رسالههای میان سالی برخی از دانشجویان رساله های فوق لیسانس و دکتری خود را در اصول فقه شیعه تحریر و تدوین کردند ٔ و گاه اتّفاق میافتادکه دانشجو ئی یک نکته خاصّی را در جائی مییافت سپس با تفحّص و تصفّح در منابع مختلف آن را بصورت رسالهای مُفْرد و یا وجیزهای در می آورد و در كلاس بر استاد و دانشجويان ارائه مي داد مثلاً دانشجوئي بدنبال اين مطلب كه ابن

\_\_\_\_\_

همراه با رسالة الاجتهاد و الاخبار آقا محمد باقر بن محمد اكمل اصفهانی بهبهانی چاپ سنگی شده است چاپی منقح از این کتاب در دو مجلد به کوشش آقای محمدرضا انصاری قمی در سال ۱۳۷۹ ه. ش / ۱۴۱۷ ه. ق در قم صورت گرفته است.

۱- قوانین الاصول، میرزا ابوالقاسم بن مولی محمد حسن گیلانی متوفی ۱۲۴۱، تهران چاپ سنگی
 ۲- فرائدالاصول معروف به «رسائل» شیخ مرتضی بن محمد انصاری متوفی ۱۲۸۱، تهران چاپ سنگی
 ۳- کفایةالاصول، آخوند مولی محمد کاظم خراسانی، متوفی ۱۳۲۹ تهران

۴- آقای دکتر آفتاب الدین احمد استاد دانشگاه داکا، بنگلادش رسالهٔ فوق لیسانس خود را دربارهٔ تحول اصول فقه شیعه از آغاز تا زمان شیخ طوسی و رسالهٔ دکتری خود را دربارهٔ سیّد مرتضی و ابطال عمل به اخبار آحاد برگزید.

خلدون گفته: «همه دانشمندان اصول فقه ایرانی بودهاند» ۱. جستجوی فراوانی در کیفیّت آب و هوا وگذشته اجتماعی و علمی بلاد عرب و عجم کرد تا باین نتیجه برسدکه چرا علوم نظری از حمله اصول فقه در ایران گسترش پیداکرده و در کشورهای عربی مجال تحوّل و کمال نیافته است، و دانشجوی دیگری بدنبال این مطلب که مقدسی گفته: «قیاس اقتضا می کند سرخس خزانهٔ نیشابور باشد ولی ما قیاس را ترک و باستحسان رجوع کردیم و آن را از مضافات مرو شمردیم<sub>» ۲</sub> به تفحّص در آثار جغرافیدانان دیگر همچون الأعلاق النّفيسة ابن رسته و صورةالأرض ابن حوقل و المسالك والممالك اصطخری و ابن خردادیه پرداخت تا ببیند تا چه اندازه اثر اصول فقه در تقسیمات منطقهای آنان آشکار است، و دانشجوی دیگری بدنبال گفتهٔ شارح تلخیص المفتاح که گفته: «علم اصول فقه و علم معانی کاملاً متداخلند» " به مطالعه جمیع ابواب اصول فقه و علم معانی پرداخت و مسائل مشترک را از این دو علم استخراج کرد. و همچنین دانشجویان دیگر دربارهٔ مطالب دیگر چنین رسالههائی نوشتندکه ذکر همهٔ آنها مناسب مقامی دیگر است.

آنچه که موجب خجلت و شرمندگی این جانب بعنوان یک معلّم ایرانی و شیعه می گردید این بود که کتابهائی که بر آنان عرضه می کرد علی رغم دارا بودن مطالب تحسین آمیز و اعجاب انگیز چاپ آنها در غایت ابتذال و سخافت بود. این کتابها که

۱- مقدمهٔ ابن خلدون، ص ۴۸۱ «و كان علماء اصول الفقه كلهم عجماً»

۲- احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم، ص ٣١٣ «و قياسنا يودى ان تكون سرخس خزانه لنيسابور غيرانا تركنا
 القياس و استحسنا ان نجعلها مضافة الى مرو»

٣- عروس الافراح در شروح التلخيص، ج ١ ص ٥٣ «ان علمي اصول الفقه و المعاني في غاية التداخل»

همه افست شده از چاپهای دوران قاجار است نه تصحیح انتقادی در آنها صورت گرفته و نه محقّقی به تحلیل و معرّفی مطالب آنها پرداخته و نه کسی مقدّمه و شـرح حـال مولّف را نگاشته و نه دیگری فهارس آنها را استخراج کرده است و حتّی بیشتر آن كتابها از فهرست مطالب كتاب كه ابتدائى ترين عنصر يك كتاب است عارى بود. و اين در حالي بودكه از كشورهاي عربي كتابهائي مانند: الحيوان جاحظ و مغني اللبيب ابن هشام و وفيات الاعيان ابن خلكان و دههاكتاب ديگر با بهترين اسلوب تصحيح و بدست اهل علم مىرسيد و دانشمنداني همچون عبدالسلام هارون و محمّد محيالدين عبدالحمید کتابهای ادبی و فیلسوفانی همچون دکتر ابراهیم مدکور و دکتر فؤاد الاهوانی آثار فلسفی ابن سینا و غزالی و دیگر فیلسوفان و متکلّمان اسلام را بدنیای علم عرضه می کردند. از این جهت بود که نگارنده در صدد برآمد که تا آنجاکه بـرای او ممكن است آثار علوم عقلي دانشمندان شيعهٔ ايراني راكه مورد غفلت قرار گرفته بصورت عالمانه و ظاهري آراسته مورد تصحيح و تحقيق قرار دهد و با معرّفي كامل آن را به دنیای علم تقدیم کند. خوشبختانه تعدادی از استادان که با او هم رأی و هم اندیشه بو دند او را در این امر یاری کردند و کتابهائی همچون شرح منظومهٔ سبزواری و تعلیقهٔ آشتیانی بر شرح منظومه و قبسات میرداماد و تلخیص المحصّل خواجه نـصیرالدّین طوسی و ده هاکتاب و رساله دیگرکه فهرست تفصیلی آنها در آغاز کتابهای مؤسّسه مطالعات اسلامی دانشگاه تهران ـ دانشگاه مک گیل آمده محصول همین اندیشه بوده است.

پس از مراجعت من از کانادا در سال ۱۳۴۷ شعبهٔ تهران مؤسّسه مطالعات اسلامی با

مدیریّت او افتتاح گردید و آرزوی دیرین او که چاپ و نشر آثار دانشمندان بزرگ شیعه به ویژه آنان که ایرانی بودند تحقّق یافت. سلسلهٔ دانش ایرانی از انتشارات شعبهٔ تهران که در سال ۱۳۴۸ با شرح منظومهٔ سبزواری (بخش امور عامه و جوهر و عرض) آغاز شده بود در سال ۱۳۲۲ با نشر معالم الدّین و ملاذالمجتهدین شیخ حسن بن زین الدّین شهید ثانی به مجلّد سیام رسید و پس از آن نیز در سال ۱۳۲۴ تجدید چاپ شد.

در سالهای اقامت در مونترال فقط بخش آغازین کتاب یعنی مباحث الفاظ و باب اوامر و نواهی را تدریس کردم و ناچار بودم که برای واژه های عربی کلمات انگلیسی را بجویم. در سالهای پس از انقلاب که سالی سه ماه برای تدریس به دانشگاه مک گیل می رفتم توفیق یافتم که با استفاده از یادداشتهای پیشین با یاری دو استاد دیگر پروفسور پول واکر (P. Walker) و پروفسور وائل حلاق (W. Hallaq) همان بخش آغازین و باب اوامر و نواهی را به زبان انگلیسی ترجمه کنم که با قطع رابطه علمی و تعطیل مطالعات شیعی در مؤسسهٔ مطالعات اسلامی در مونترال و عدم امکانات مالی شعبهٔ تهران چاپ آن میسر نگر دید.

اکنون که انجمن آثار و مفاخر فرهنگی به دنبال همایش بینالمللی قرطبه و اصفهان: دو مکتب فلسفهٔ اسلامی در شرق و غرب بیست و نه کتاب را برای نخستین بار چاپ و منتشر می کند مناسب دانست این بخش از کتاب معالم الدین معروف به معالم الاصول را شماره سیام این مجموعه قرار دهد به امید آنکه تعطیل و وقفهای که در نشر این مجموعه در هشت ماه اخیر به وجود آمده برطرف گردد و شمار مجموعه به پنجاه رسد. اصطلاحات این بخش از کتاب معالم همراه با برابر انگلیسی آن در پایان متن عربی

آورده شده و این برای نخستین بار است که فرهنگ عربی ـ انگلیسی اصطلاحات اصول فقه همراه با کتابی حوزوی منتشر می گردد.

شرح حال مؤلّف کتاب از آنچه استاد فقید بزرگوارم مرحوم میرزا محمّد علی مدرّس تبریزی اعلی الله مقامه در ریحانهٔ الادب آوردهاند اقتباس گردیده و برای آنکه دانشجویان از چگونگی ورود و خروج دانشمندان خارجی به مباحث اصولی آگاه گردند مقالهٔ پروفسور روبرت برونشویک (R. Brunshvig) که به وسیلهٔ مرحوم دکتر ابوالقاسم پورحسینی سالها پیش به خواهش نگارنده ترجمه شده بود در آغاز کتاب آورده شد.

امید است که این کتاب طلاب حوزه و دانشجویان دانشگاه را سودمند و مفید افتد. بعون الله تعالی و توفیقه.

مهدی محقّق اردی بهشت ماه هزار و سیصد و هشتاد و پنج تهران

## $^{\ \ }$ شرح حال صاحب معالم

### شيخ حسن بن شيخ زين الدّين

حسن بن شهید ثانی سالف الترجمه عاملی جبعی ملقّب بجمال الدین، مکّنی بابو منصور، عالم عامل فقیه نبیه ادیب اریب شاعر ماهر محدّث رجالی عابد زاهد جلیل القدر و عظیم الشّأن، از فحول و ارکان و ثِقات و اعیان علمای امامیّهٔ اوائل قرن یازدهم هجرت میباشد که محقّق مدقّق متبحّر و در علوم دینیّه و بسیاری از فنون متداوله متمهّر و در زهد و ورع و تقوی مشهور است. محض مساوات با فقرا و عدم تشبّه به اغنیا زیاده بر قوت یک هفته یا یک ماه را حیازت نمی نمود، با خواهرزادهٔ خود صاحب مدارک سالف الترجمه قریب السّن و شریک درس و هر دو مصداق حقیقی نفس سلیم بودند، در نماز بیکدیگر اقتدا می کردند، بدرس همدیگر حاضر می شدند، بلکه هر کدام کتابی را

۱- این شرح حال از کتاب ریحانةالادب فی تراجم احوال المعروفین بالکنیة اواللقب تألیف مرحوم میرزا محمد علی مدرس تبریزی خیابانی (چاپ دوم، تهران ۱۳۳۵ ه. ش.) اخذ شده است.

که یکی تألیف می کرد بدیگری عرضه می داشت و بعد از مذاکره در اطراف مطلب و تنقیح آن با توافق هر دو رأی متین، ثبت اوراق می نمودند. هرگاه یکی از ایشان بعضی از احکام شرعیّه را از روی اجتهاد استنباط میکرد اگر همان حکم را از دیگری سؤال می کردند امر بمراجعهٔ اوّلی می نمود و می گفت که او مرا از زحمت استنباط این مسئله آسوده کرده است. کثرت ورع و تقوی و علاقه مندی باشتغالات علمی محض اینکه ملتزم بملاقات شاه ایران شاه عباس کبیر (با اینکه اعدل سلاطین بوده) نگردند زیارت حضرت ثامن الاثمّة (ع) را ترک نمودند.

هر دو از مقدّس اردبیلی و ملا عبدالله یزدی صاحب حاشیهٔ منطق معروف، از تـلامذهٔ شهید ثانی درس خواندهاند و در اوّل ملاقات از مقدّس درخواست کردند هر آنچه راکه در اجتهاد و استنباط احکام دخیل است بدیشان تعلیم نماید مقدّس نیز قسبول نـمود و نخست مقداری از منطق و اشکال ضروریهاش را بدیشان تلقین سپس بخواندن اصول فقه دلالتشان كردند و فرمودند كه بهترين كتاب اين موضوع شرح تهذيب عميدى است لكن بعض مباحث آن دخل باجتهاد نداشته و تحصيل آنها تضييع عمر است اينک شرح تهذیب را بدیشان درس گفت و مباحث همچنانی را متروک گذاشت. روزی درخواست كردندكه چون وسائل اقامت زياد در نجف براى ايشان فراهم نيست لذا فقط مطالبي را که در حین مطالعه نفهمیدهاند مطرح بحث و مذاکره قرار دهند و برعکس مواردی راکه خودشان موقع مطالعه فهميدهاند مسكوت عنه گذارند مقدّس اين پيشنهاد را نيز تحسين نمود و مدتی بهمین رویّه مشغول تحصیل بودند لکن جمعی استهزا میکردند مـقدّس فرمود بعد از اندکی ایشان بوطن خودشان مراجعت میکنند و مصنّفات ایشان بـدست شماها می رسد در حالتی که هنوز شما اسیر و سرگیجهٔ مباحث بی نتیجهٔ شرح مختصر عضدی بوده باشید. اینک در اثر حسن نیّت و پاکی طویت معلّم و متعلّم باندک فاصله بوطن خودشان مراجعت نمودند، سیّد محمّد مدارک را تألیف و شیخ حسن نیز منتقی و معالم را تصنیف کردند و نسخهٔ آنها در حال حیات مقدّس بنجف رسید، مقدّس نیز، بعضی از اوراق شرح ارشاد راکه در همان ایّام تلمّد ایشان مشغول تألیفش بودگاهی بنظر ایشان رسانده و خواستار اصلاح عبارات غیر فصیحهٔ آن می شد. اِن فیی ذلک لَعِبره لُولی الْعلم المعلّمین منهم و المتعلّمین - آه آه. از آن رو که صاحب معالم در حین وفات والد معظّم خود شهید ثانی صغیر و در سن طفولیّت بوده اینک درس او را ندیده و بلا واسطه از خود وی روایت نمی کند بلکه بواسطهٔ شیخ حسین پدر شیخ بهائی و دیگر اکابر و تلامذه شهید از او روایت می نماید.

تأليفات صاحب معالم در نهايت اتقان و متانت و حسن سليقه مي باشند:

۱ - الاثنى عشرية فى الطّهارة و الصّلوة كه يك نسخه از آن دركتابخانة مدرسة فاضلية
 مشهد مقدّس موجود و شيخ بهائى بهمين كتاب شرحى نوشته است

Y = |V| الاجازات V = |V| التحرير الطّاوسي در رجال كه براى تنقيح و تهذيب و ترتيب كتاب حل الاشكال ابن طاوس سيد احمد تأليف و با ترتيب كامل مرتّب و مهذّبش نموده و بهمين اسم تحرير طاوسي موسومش داشته است V = V ترتيب مشيخة من V = V يحضره الفقيه V = V حاشية استبصار V = V حاشية تهذيب شيخ طوسي V = V حاشية روضة البهيّة والد ماجد خود V = V حاشية مختلف علّمه V = V حاشية معالم العلماى ابن شهر آشوب V = V من V = V من لا يحضره الفقيه صدوق V = V الفية شهيد V = V مشكوة القول السّديد في

تحقيق معنى الاجتهاد والتقليد ١٣ ـ معالمالدين و ملاذالمجتهدين در فقه و فقط بعضي از فصول باب طهارت با یک مقدمهٔ اصولیّه تألیف ولی اجل حتمی به اکمال آن امان نداد. همین مقدّمهٔ اصولیّه می باشد که بین العلما بمعالم معروف و از زمان مؤلّف تا عصر حاضر ما از کتب تدریس و تدرّس و مرجع استفادهٔ عموم است و بارها در ایران چاپ شده و بجهت كثرت اشتهارش، مؤلّف نيز بجهت انتساب آن به صاحب المعالم شهرت یافته و همان مقدار قلیل از فقهش نیز در اواخر در تبریز چاپ و به فقه معالم معروف گویند که تمامی احادیث مرویّه در آن کتاب را اعراب گذاشته و فـرموده کـه مـوافـق احتياط همين است كه كليني از حضرت صادق (ع) روايت كرده است: إعربوا احاديثَنا فانًا قومٌ فصحاء ولكن لِلحديثِ احتمالٌ آخَر. يك نسخة خطّى از يك قسمت كتاب منتقى كه از اوّل كتاب تا آخر حجّ است بشمارة ٢٦٦٣ در كتابخانة مدرسة سپهسالار جدید تهران موجود است. باری صاحب معالم دیوان شعر بزرگی هم دارد و از اشعار طريفة او است:

عجبتُ لميتِ العلمِ يُترَك ضايعاً وَقَدْ وَجَبَتْ أحكامُهُ مِثل مَـيْتِهِم فذاميّت حتم على النّـاسِ سَـترُهُ

وَ يُحِهْلُ ما بينَ البريّةِ قَدرُهُ وَ يُحِهْلُ ما بينَ البريّةِ قَدرُهُ وَجُوبًا كِفائيّاً تحقق أمرُهُ وَ ذا ميّتُ حتمُ على النّاسِ نَشْرُهُ

والبَينُ فِي غَمَراتِ الوَجْدِ أَلقانِي إليكَ عنى فَقَدْ هي يجت أشجانِي

طُولُ اغترابِی بفرطِ الشَّوقِ أضنانی یا بارقاً من نواحِی الحیّ عارَضَنِی

فَما رأيتُكُث فِي الآفاق مُعترِضاً كَمْ ليلةٍ مِنْ لَيالِي البَيْنِ بَتُّ بِها وَ يا نسيماً سَرَىٰ مِنْ حيّهم سَحَرا أَحْيَيتَ مَيْتاً بِارْض الشّامِ مُهْجتُهُ

تا آخر قصیده که بیست و چهار بیت است:

فُــؤادِی ظـاعنُ أثـر النّـياق و مِن عَجبِ الزَّمانِ حياتُ شخصٍ و حلّ السُـقْمُ فـی بـدنی فـامسیٰ و صـبری راحـلُ عــمّا قــليلٍ و فرطُ الوَجـدِ أصبَحَ بـی حَـليفاً تا آخر که مجموعاً شانزده بيت است.

إلا و ذكّ رتنى أهلى و أوطانى أرعى النّجوم بطرفى وَهْىَ تَرعانِى فِي طَيِّه نَشْرُ ذَاكَ الرِّنْدِ و البانِ وِفِى العِراق لَـهُ تَـخييلُ جُـثمانى

وَ جِسمى قاطنُ أرضَ العِراق ترحّل بعضهُ و البعضُ باق كه يومَ النّوىٰ ليلَ المحاق لشدّةِ لَو عَتى وَ لَظَى اشتِيافى و لمّا يَنْوِ في الدُّنيا فِراقِي

وفات صاحب معالم اول محرّم سال هزار و یازدهم هجرت در قریهٔ جبع از قراء جبل عامل در پنجاه و دو سالگی واقع شد و نزد قبر صاحب مدارک مدفون گردید، کلمهٔ ذی مکارم = ۱۰۱۱ مادّهٔ تاریخ وفات او میباشد و در باب حسن از نخبةالمقال در مدّت عمر و سال وفاتش گوید:

وابْ نُ الشّ هِيدِ صَاحبُ الْ مَعالِم

وَبْعَدَ حمد (=۵۲) قَبضُ ذي مكارم (=۱۰۱۱)

## اصول فقه امامیّه ۱ دوران رشد کهن آن (قرن دهم و یازدهم میلادی)

از

### ر. برونشویک

#### ترجمة ابوالقاسم بورحسيني

در اوج «علوم دینی» شریعت اسلام و تعلیمات سنّتی آن دو نوع اصول قرار دارد که یکی را «اصول دین» و دیگری را «اصول فقه» نامیده اند و گاهی آن دو را تا حدی خارج از مبادی رایج زبان به تثنیه «اصولین» خوانده اند. در بعضی مسائل مذهبی، گاهگاه «اصول دین» و «اصول فقه» به هم نزدیک می شوند و گاهگاه فی المثل در زمینهٔ مباحث الٰهیّات خاص و مواضیع جزمی کلی اصول دین بر اصول فقه نفوذ فائق دارد و اصول فقه به

1- در سال ۱۹۹۸ مجمع علمی از دانشمندان و شیعه شناسان شرق و غرب در شهر استراسبورگ که از بلاد فرانسه است تشکیل شد. از علمای شیعه امام موسی صدر رئیس شیعیان لبنان در آن مجمع شرکت جسته بود. مجموع سخنرانی ها و بحثها در سال ۱۹۷۰ در پاریس تحت عنوان «شیعهٔ امامیه» منتشر گشت. پرفسور ربرت برونشویک استاد دانشگاه سوربن و رئیس مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه پاریس سخنرانی خود را درباره اصول فقه امامیه ایراد کرد. متن و ترجمهٔ آن سخنرانی در این کتاب آورده شد تا خوانندگان با نحوهٔ دید و کیفیت تحقیق غربیان دربارهٔ اصول فقه شیعه که تاکنون ناشناخته مانده آشنا گردند.

سبب فقد موضوعیّت واحد دارای جامعیّت اصول دین نیست و فقط در «عملم کالام» مورد بحث قرار می گیرد.

از لحاظ تاریخی و از جهت انطباق در عمل (کارکرد) و از لحاظ توجه به محتوا و مفهوم «اصول» یعنی تقّقه و همچنین بر حسب مکاتب گوناگون ورغائب خاص مؤسسان و پیشوایان آن نحل، رابطهای بسیار دقیق در مجموع بین «اصولین» دیده میشود. در این جا به این معنی توجه نمائیم که «اصول الفقه» که به بررسی منابع حقوقی (به اعتبار معنای وسیع کلمه) می پردازد و راه و روش این بررسی را نیز می آموزد و احکام خود را دربارهٔ مسائل قضائی مبهم و یا صریح از نزدیک اعمال میکند و از جهت دیگر، بدون این که بخواهیم به طور کلی از این خصوصیت غافل بمانیم باید بگوئیم که توسّل و بررسی علم اصول، دارای امتیاز رضایت بخش دیگری است که ما را به ورزش عقلی که مُنجر به انتزاع (تجرید امور که از برجسته ترین کیفیات نفسانی است) میشود و ا می دارد.

متبحّرین جدید و معاصر، اخیراً بعضی برداشتهای تاریخی، از جهات مختلف، در زمینهٔ علوم دینی اسلامی، در بین اهل سنّت و شیعه را متداول ساخته و نظر دادند که: تنظیم و تنسیق اصول قضا و مبانی مشروعات جزا، طبق تجویز احادیث و روایات، در نزد شیعیان، از لحاظ تاریخی، اندکی دیرتر از اهل جماعت آغاز گردیده است.

وضعیت و شرائط سیاسی در توجیه این مدّعا سهم بزرگی را دارا میباشد چه برای فرقه امامیه و اثنی عشریّه که مطالعهٔ آن و جهد نظر ما در این جاست، تاریخ خاص آن با «نصب امام ۱» و غیبت ۲ امام دوازدهم (۸۷۴ میلادی) تثبیت میگردد (در ایّام حضور

<sup>1-</sup> La désignation

ائمه استفاده از احادیث مستقیماً جایز نبوده است) و نیز این نکته را یاد آور شویم که مکتب شیعه بعضی از نکات عقائد مشرب خود را جز بعد از «غیبت کبری» ۹۴۱ میلادی اظهار و اعلام نداشته است.

با وصف آن، امامیّه از ایامِ خیلی پیش به مسائل اصول فقه که موثّق به نظر می رسید آشنائی داشتند و به حقیقت نمی توان انکار کرد که مبانی «تأویل» و موازین اساسی حجیّت (لازم الاتباع بودن امر امام یا نایب او) خود دلیلی بر قدمت آن است.

وظیفهٔ والائی که شیعیان از امام لازمالاتباع، در رعایت سنّت و تفسیر کتاب، همیشه انتظار داشتند، نشانه ای بدیع از نظریه قضائی آنها و (دال بر قدمت علم اصول فقه در نزد آنان) است و این مسئله ای است که نباید آن را ساده انگاشت و از نظر دور داشت<sup>۵</sup>.

باید پذیرفت که یونس ابن عبدالرحمان (۴-۸۲۳ وفات) مصاحب و یار امامان هفتم و هشتم معاصر ظهورالشافعی، اثری در نقد حدیث و راه حلّ اختلاف احادیث تألیف

2- L'occultation

3- Exégèse

#### 4- Autorité

۵- یکی از جمله آثاری که در باب اصول الفقه امامیه و تاریخ آن در روزگار ما نوشته شده از محمد ابو زهره از اهل سنت است که نویسنده ای جدی ولی صاحب غرض است و اطلاعاتی که در این کتاب داده اند اندکی شتابزده است. و نام کتاب او (محاضرات فی اصول الفقه الجعفری، چاپ بیروت - ۱۹۵٦) است و بعد همین مؤلف در کتاب (الامام الصادق - ۱۹۹۰) موضوع را از سر گرفته و آن را بسط داده است. با وجودی که مکرراً در این اثر تأثید کرده است که نمی خواسته خاطر «برادران امامیه» خود را رنجه سازد یکی از شیعیان تألیفی فراهم آورده و دربارهٔ نکات گوناگون قلمفرسائی کرده و ردیه ای مفصل در معارضهٔ با گفتارهای او گرد آورده است و نام او السید حسین یوسف مکی، العاملی، عقیدة الشیعه فی الامام الصادق و شعائر الائمه (بیروت ـ ۱۹۲۳) است و این اثر یک نمونهٔ خوبی از مشاجرات قلمی مسلمانان معاصر دربارهٔ موضوعات و مسائل قدیم لحاظ می شود.

نمود که مباحث آن نزدیک و داخل در موضوع «اصول» است ۱.

مقارن سال ۹۰۰ میلادی درست در کانون این قبیل فعالیتهای علمی، فردی منسوب به یکی از خاندانهای بزرگ ایرانی یعنی بنونوبخت، به نام ابوسهل اسمعیل، ردیّهای دربارهٔ اثر مشهور شافعی، «رسالهٔ الشافعی» که از قدیمترین کتب حقیقی دربارهٔ «اصول الفقه» است نگاشت و همچنین کتاب دیگری بنام «ابطال القیاس» در ابطال «قیاس» که ما بر سبیل مجاز آنرا استدلال تمثیلی مینامیم  $^{7}$  و این نحو استدلال که تقریباً مورد قبول همهٔ مکتبهای اهل جماعت است به رشتهٔ تحریر در آورد.

علاوه بر آنها، ابوسهل على رغم ابن الراوندى مفهوم كلى «عموم» و مفهوم جزئى «خصوص» را در تفسير كتاب شرح كرده و «تصميم شخصى» يا بنا بر اصطلاح «اجتهادالرأى» را شديداً انتقاد كرده است؟.

اندکی قبل از آنکه شهر بغداد که مرکزیت علمی داشت تحت سیطرهٔ آل بویه درآید شرایط مفید و مناسبی پیش آمد که بزرگترین فقیه و محدّث و عالم کلام امامیّه ابوجعفر محمدبن یعقوب کُلینی را برانگیخت که فرقه شیعه را با تکیه به اسنادات و استدراکات به صورت مشربی استدلالی و منظم پایه گذاری نماید.

كليني، در فصل مربوط به «اصول» (مبادى) از كتاب جامع «كافي» نخست «عقل» راكه به

۱- صفحه ۳۰۹ کتاب الفهرست تألیف ابن الندیم چاپ قاهره ۱۳۴۸ و صفحه ۸۱۰ کتاب الفهرست (قسمت امامیه) تألیف ابن الندیم چاپ نجف ۱۹۶۱.

۲- Raisonnement par analogie باید دانست که بین تمثیل در «منطق» و قیاس در «اصول» تفاوتهایی است.

٣- صفحهٔ ٢٥١ فهرست ابن النديم. طوسي، فهرست شماره ٣٦.

وضوح در نظر او بیشتر استعداد تفکر (اندیشیدن) است تا عقل متعقل ۱، ستود ولی در مرحلهٔ آخر، روش قیاس را نیز تخطئه کرد.

این نظر کُلینی دربارهٔ «قیاس» موجب شد که گفت و شنود و محاجهای در جهت موافق و مخالف نزدیک به دو قرن بلکه بیشتر در محافل مذهبی پدید آید و حتی امام ششم شبعیان حضرت امام جعفر صادق (ع) و مؤسس فرقه حنفی آراثی مباین در این باره اظهار داشتند. گویا اولین کسی که متوسّل به قیاس گردید و آنرا بی جا به کار برد ابلیس بود که در سجدهٔ بر آدم سرباز زد". میدانیم که قوانین علمی بنا بر «اصل تمثیل "» قضایای زیادی را بر کُرسی اثبات نشانده ولی دخالت دادن «قیاس» در تمییز امور مشروع قضایای زیادی را بر کُرسی اثبات نشانده ولی دخالت دادن «قیاس» در تمییز امور مشروع با نامشروع (حلال و حرام) جایز نیست و استمداد و توسّل جستن به آن موجب خسران خلق و انحراف دین است.

به زعم کلینی، به مدد قرآن و سنّت <sup>۵</sup> منحصراً می توان همهٔ معضلات دینی را حلّ کرد مشروط بر اینکه آنها را به خوبی درک کنیم و مخصوصاً در مواردی که اختلاف رائی در تفسیر و تبیین احادیث پیش آید به کمک قرآن و سنّت به تدبّر و چاره اندیشی برآثیم.

La raison raisonnante -\

۲- ابوحنیفه «قیاس» را چهارمین اصل موثق فقهی میدانست و شیعه بعد از کتاب و سنت و اجماع به جای
 قیاس برای «عقل» اعتبار قائلند.

۴- Analogie هم به معنای استدلال تمثیلی در فلسفه و هم «قیاس» در شریعت به کار میرود.

۵- Tradition - سنت: مقصود از آن گفتار با کردار پیغمبر است و آنچه را که پیغمبر بر آن نظراً و عملاً صحه گذاشته است. از نظر علمای سنی (اهل حل و عقد) سنت نبوی حجت است و از دید علمای شیعه سنت معصوم اعم از نبی یا اثمه واجد اعتبار است.

اگرکسی اصل استناد به «نسخ ۱» و استشهاد به «سنت» را در آیهای از قرآن یا متنی از خبر حدیثی را قرآن یا متنی از خبر حدیثی را قبول داشته باشد می داند چگونه مفهوم و تصور معنی حدیث را در برابر تجویز قرآن طرد نماید۲.

این نکته گفتنی است که در دوران حکومت آل بویه و به طورکلی در بغداد بودکه ادب و فرهنگ فرقه شیعه اثنی عشری و سایر شعب آن آغاز به شکوفایی و رسایی نمود و به تدریج رو به کمال رفت.

ابو جعفر محمد بن علی بن بابویه معروف به شیخ صدوق (متوفی در سال ۹۹۱ م) را می توان وارث کلینی دربارهٔ موضوع ما نحن فیه (قیاس) دانست چه او بر این موضوع مسائل بی شماری را افزود و در نزد این محدّث معتبر علم الهی، احتجاجی متقن و خیلی نزدیک و یا عین استدلال کلینی بر علیه قیاس را در کتاب معظمی که نکته به نکته علل بسیاری از مواضیع و کیفیت قواعد تشریع را توضیح داده یعنی «العلة التی من اجلها» می توان مشاهده کرد  $^{7}$  در همین ایّام فقیه امامی دیگر به نام ابوعلی محمد بن الجنید الاسکافی (وفات ۹۹۱) (۳۸۱ هجری) ظهور کرد و او در میان آثار مربوط به فقه خود جایی برای بحث دربارهٔ قیاس بازگذاشت و در ضمن افراط در استمداد از «نص» را در

Abrogation -1

توضیح: در بین فقها و محدثین شیعه دو عالم نحریر به عنوان «صدوقین» داریم یکی علی بن بابویه قمی مدفون در قم در سال ۳۲۹ پدر و دیگری محمد بن علی بن بابویه معروف به شیخ صدوق که در شهر ری مدفون است و مراد نویسنده در اینجا پسر است نه پدر که رحمت خدا بر هر دو باد.

۲- صفحه ۱۰-۲۹ اصول الكافي تهران ۱۳۸۱ هجري قمري.

٣- از كتاب علل الشرايع في الاحكام:

موارد عدیده متذکر گردید ۱.

اندکی بعد یعنی در نیمه اول قرن یازدهم بود که مجموع مواضیع و افادات و مسائل فقهی به وجه موسّع زیر خامهٔ دو استاد عالیقدر بسط یافت: نخست ابوعبدالله محمد بن محمدبن النعمان العکبری، الشیخ المفید «ابن المعلم» (1.77) میلادی) متولد 777 متوفی 779) و بعد از او شاگرد معروفش ابوالقاسم علی بن الحسین الموسوی السید المرتضی علم الهدی (متوفی 779) در حدود هشتاد سالگی) (700 متوفی 779) است. ما از آغاز تمام آثار شیخ مفید را که به دست آوردیم و چاپ شده بود به جز آن آثاری را که دربارهٔ موضوع خاص نگاشته و حداقل اطلاعات نسبتاً پر ارج و پر مغز را به دست می دهد و در خور این است که حفظ و نگهداری و سپس نشر یابد، در اختیار داشتیم. و ما منحصراً از مستخرجات و شروحی که در سلسلهٔ بعدی آثاری که به نحو زیر از او به دستمان رسید مسائلی را بیرون کشیدیم از جمله یک قسمت از کتاب اصول الفقه و میون و المخازن و قسمت دیگر در کتاب اوائل المقالات در کتاب اخیر آراء و عقائد

۱- صفحه ۲۷۷ الفهرست ابن النديم ـگفته اند اسكافي استاد شيخ مفيد بوده و حدود پنجاه اثر به او نسبت داده اند فقهاء از ابن جنيد و ابن ابي عقيل به نام «القديمين» ياد ميكنند.

۲-کتاب معروف او در فقه «مقنعه» است.

۳- علامهٔ حلى او را «معلم شيعه اماميه» مى نامد او مردى جامع اديب و هم متكلم و هم فقيه بوده و صاحب دو كتاب «انتصار» و «جمل العلم و العمل» در فقه است و برادرش سيد رضى جامع نهج البلاغه است و اين هر دو برادر نزد شيخ مفيد تحصيل نمودند.

۴- ابوالفتح محمد بن على الكراجكى (١٠٥٩) صفحه ١٨٦-١٩٤ كنزالفوائد چاپ مشهد ١٣٢٣ هجرى.
 ٥- الفصول المختارات من العيون و المخازن چاپ نجف به احتمال زياد اين اثر به وسيلهٔ سيد مرتضى منتخب شده است.
 ٢- اوائل المقالات فى المذاهب و المختارات چاپ تبريز ١٣٧١ هجرى.

اساسی فرق گوناگون اسلامی به صورت ایجاز ذکر گردیده است امّا پیش از آن به تفسیرش دربارهٔ «عقائدالصدوق بن بابویه» بپردازیم که نظر و دیدش واجد نوعی ذوق مشرب معتزلی است و حکم عقل عملی و دستوری را، در تجویز و یا انکار تحریم آنچه راکه دائماً و ذاتاً قبیح (شرّ) است کافی می داند و در سایر موارد، قانون شریعت است که بر عقل تسلط و غلبه مختارانه دارد و این قبیل موارد قلمرو حکم تشریع بسیار موسّع و گستر ده است ۱

در باب مسأله شایع «عام و خاص » در تفسیر، این فقیه مانند اغلب از امامیّه و تعداد بی شماری از علماء حل و عقد دیگر چنین نظر می دهد که «عام و خاص» امارات و نشانه هایی هستند و تعابیر فی نفسه که در معنای «عموم و خصوص» مشخص کننده و جهت دهنده به تفسیر باشند نیستند. و آنگهی هر کلمه و اصطلاح جمع که جنس را مخدوش نسازد «عام» در خور معنای «حقیقت» است و امّا به سبب موارد (مقدمه و مؤخره ـ امارات) است که به «خاص» تعبیر می شود  $^{0}$ .

دربارهٔ «اخبار» مخصوصاً دو نکته باید خاطرنشان گردد: اوّل در باب اخباری که به وسیلهٔ افراد کثیر «تواتر» نقل شده و حداقل تعداد مراجع خبری مشخّص و ثابت نیست، صدور حکم دربارهٔ این قبیل احکام، مربوط به مقتضیات و صلاحیت افراد است. دوّم در باب اخباری که از طریق تواتر بهره نگرفته و به اصطلاح به وسیلهٔ یک فرد است

همان کتاب بالا. ۲- Général

۱- صفحه ٦٩ در جلد آخر همان کتاب بالا.

Les indices connexe -F

Particulier -

۵- صفحه ۵۹ اوائل و صفحات ۱۸۸ و ۱۸۹کنزالفوائد.

«اخبارالواحد» نقل شده اند چنین اخباری دارای هیچ گونه ارزش دستوری (قانونی) نیستند و اگر امارهٔ خیلی بیّنی استثناءً در صداقت راوی آن نباشند نه مستلزم «علم» اند و نه زیبندهٔ «عمل» و ماهیّت این اماره بر حسب این که مبتنی بر عقل یا مؤسس بر توافق آراءِ یا ثبات باشد ممکن است به انحاء مختلف دیده شود ولی برای این که «خبر واحد» دارای اعتبار باشد باید افادهٔ یقین بنماید  $^{1}$ .

نظریهٔ مربوط به «نسخ<sup>۲</sup>»که بین مکاتب و در میان علماء این هـمه مشـاجره و مـباحثه برانگیخته، اساساً در پیرامون امکان تقابل نسخ درکتاب و سنّت دور میزند.

میدانیم، شافعی، هر گونه بحث و مداخلهای را در این باب و از این نوع طرد نموده و اصالت نسخ را احاله به باطن خواه مستفاد از قرآن و خواه مأخوذ از سنت دانسته است ولی سایرین نسخ را در دو مفهوم قبول کردهاند: نسخ قرآن با سنّت و نسخ سنّت با قرآن. شیخ مفید چنین اظهار نظر مینماید که عقل در این مسائل تقابلی با شرع ندارد امّا بر حسب تعالیم مذهبی، خداوند متعال کلام خود (قرآن) را جز به وسیلهٔ خود قرآن نسخ نمی فرماید او نسخ سنت را به وسیلهٔ قرآن می پذیرد ولیکن مانند غالب شیعیان و سایر علماء حلّ و عقد معاصر خود، اصالت نسخ کتاب را به اعتبار مفهوم و معنی سنّت جایز نمی شمرد.

شیخ مفید علاوه بر این چنین تصریح میکندکه روایات منسوب به ائمه، چنانچه مغایر با سنّت پیغمبر (ص) تلقی شود از مسائلی است که خارج از موازین «نسخ» بـاید مـورد

مطالعه قرار گیرد ۱.

برخورد با این مسائل هر چند که به هیچوجه در خور سهل انگاری نیست ولی معلوماتی که در زمینهٔ این موضوعات عمده به دست ما رسیده واجد نهایت اهمیّت است و در حوزههای عقلانی اسلامی در طی قرون متمادی با اشتیاق و مستمراً، مسائل: اجماع، اجتهاد و قیاس مورد محاجه بوده است.

شیخ مفید مخفی نمی سازد که مواجهه مناسبی را که در برابر «اجماع» دیده می شود منحصراً دال بر این است که «اجماع» با «توافق عامه ۲» نوعاً پیوسته به مفهوم امامت است. شیخ مفید، اندیشهٔ اساسی امامیه را در سطوری منقّح بیان می کند که به دست ما تا روزگار، ما هم رسیده است و آن چنین است که اگر توافق و اجماع اُمت، یک استدلال با ارزش و یا یک حجّت تشریعی است بدان سبب است که ضرورت آن توافق متضمن حجت فائقه «قول الحجّه» یعنی امام است، به هر جهت این قول به تنهایی بدون توافق شخص دیگری در تربّب مدارج عالی، و لازم الابّباع بودن امام به ذاته کافی و متبّع است در نظر داشته باشیم که چگونه چنین توافق عمومی که در ظاهر شگفت است که یک فرد در آن به تنهایی شرکت کرده و آنرا تصدیق کرده است در میان شیعه مخصوصاً امامیه این قدر در خور و ثوق و اعتماد قرار گیرد:

۱- صفحات ۱۹۳ و ۱۹۴ کنز و صفحهٔ ۱۰۲ اوائل مسأله «نص» در طرح الهیات با مسأله «بداء» ارتباط پیدا میکند و مسأله این است که مشیت خدا ممکن است که بر حسب عواملی چند به صورتی غیر از آنچه در ابتداء مقرر بوده است به چیزی تعلق گیرد؟ ۲- Consensus

۳- صفحات ۹۹ و ۱۰۰ اوائل و همچنین توضیحات سیدالمرتضی راکه به تفصیل خواهد آمـد بـه دقت مطالعه فر مایید.

شیخ مفید به نام علمای امامیه با نظر منفی مسائل «اجتهاد» و «قیاس» را تلقی میکند و میگوید هیچ کس حق ندارد که برای «پیش آمدهای جدید» که آنها را «حوادث» میگوید راه حل تازهای اتخاذ نماید، چه از قبل برای تمام «موقعیتهای جدید» که پیش آید یک «متن صوری» یعنی «نص» از سوی امام وجود دارد.

از آغاز، در باب آنچه که مربوط به توانایی و تکلیف فقیه در بذل مساعی شخصی و جدید به نام اجتهاد بود بر کرسی حجیّت قرار نگرفت، می دانیم که بعداً ارج این اصطلاح «اجتهاد» و اهمیت کار و عمل «مجتهد» در نزد امامیه چقدر بالاگرفت و بر عکس اهل سنّت و جماعت در برابر این مسأله چه وسواس احتیاط آمیزی به خرج دادند.

شیخ مفید در نقل این موضوع، راه را بر آراءِ متباین تشریعی (اختلاف) با دادن شعار معروف خود «که هر مجتهدی مصیب و ذی حق است» میبندد.

کسی نیامده است که هیچ گفتگویی و اعتراضی به شیخ بکند، بدان گونه که مخالف گویی از اهل سنّت گفته، که در اساس و زیربنای دعوی کسانی که مدعی هستند که به اجتهاد تن در داده اند یک اجتهاد غیر مقبول وجود دارد! احتجاج و استدلالی مدرسی بلافاصله این ایراد را رفع نموده است ۱

بحث در باب قیاس بر خلاف مسأله اجتهاد اعجابی پیش نیاورد. و ما در این باره لحظاتی چند به مذاکراتی که در مجالس محاوره با حضور شیخ صورت پذیرفته و در

۱- به صفحات ۲۹۷- ۲۹۰ کنز، در مذاکرات جلسه ای که شیخ در آن شرکت داشته و همچنین به صفحات ۱۱۹-۱۱۵ اوائل، در بخشی که در باب مسأله ای از سید رضی برادر سیدالمرتضی به وسیلهٔ او نقل شده) در صفحات ۲۹-۱۱۹ اوائل، در بخشی که در باب مسأله ای از سید رضی برادر سیدالمرتضی به وسیلهٔ او نقل شده) در صفحات ۲۹-۱۹ امالی (اخبار اثمه بر علیه اصحاب اقیاس) ماجعه فر مایید.

طی آنها شیخ در رد حماه این روش قیاسی (تمثیل ـ قیاس به اعتبار فقهی) از بی اعتباری آن دفاع کرده می پردازیم.

طرفداران «قیاس» ادعا دارند که در این روش از توصیف مشروع «حکم» و انطباق آن از «مورد اساسی» اصل بر «مورد جزئی» فرع، مدد میگیرند.

بنابر نظر شیخ امکان دارد، خداوند در پیش آمد و مورد جدید حکمی و امری، برخلاف مورد قبلی، با همان ماهیت و همان خصوصیت (حقیقت صفت) صادر فرماید. (این را در اصطلاح فقه نسخ گویند)

این نظر بنا بر اصول عقلی، مقبولیت قیاس را از بین میبرد.

چنین به نظر می آید که مخاطبان شیخ مطلب او را به خوبی در نیافته اند و شیخ ناگزیر از ادای توضیح شده گوید: اهل قیاس تحریم مبادلهٔ گندم (آذوقه مردم ـ معامله ربوی) با وزن وکیل نامساوی (دادن گندم کمتر و اخذ گندم بیشتر) را خواسته اند با مبادلهٔ برنج بدین قرار قیاس نمایند حال اگر تحریم مبادلهٔ گندم به طور نامساوی موقوف به خصوصیت و سبب (صفت ـ علت) گندم در موقع دادن و ستدن بود و در فرض، چنین است که گندم است لذا نمی بایستی این مبادله نامساوی تحریم گردد چه فرض بر این است که گندم مبادله شده دارای همان کیفیت آغاز باشد و انجام.

و چون قیاس مبادله برنج به برنج و یا گندم به برنج شامل حکم تحریم مبادلهٔ نامتناسب گندم به گندم نیست باطل است و صدور چنین حکمی به مانند اصل تناقضی است که کسی بگوید جسمی که در حال حرکت است در همان زمان در حال سکون است و عقل از قبول و صدور چنین امری ابا دارد.

این استدلال بنا بر فرضیه غیر واقعی، نتوانست مخالفان را اقناع سازد.

این مسأله در نشست دیگری مورد بحث قرار گرفت و ابتدا به وسیلهٔ یک نفر معتزلی (اسم آن به دست نیامده) و سپس به وسیلهٔ یک نفر متکلم اشعری معروف، یعنی ابوبکر باقلانی (وفات ۱۰۱۳) به آن جواب داده شده است.

عالم معتزلی ابتدا چنین ایراد میگیرد که چنین استدلالی جز به هنگامی که سر و کار ما با انگیزه های الزامی (علل موجبه) و یا موضوعاتی که عقلی در آنها راه دارد (عقلیّات) است نمی تواند نتیجه بخش باشد ولی در تسرّی حکم، تمام متخصصین متوجه هستند که در این قبیل، بحث از نشانه ها و علامات است که برای صدور حکم الزام آور نیست بنابراین کجا خلاف است که از حکم اصلی به حکم فرعی استنتاج شود خاصه که شرائط مشابه در مقدم و مؤخر یکسان باشد؟.

شیخ مفید میگوید که این حکم (قیاس) چه دربارهٔ «علامت» و چه دربارهٔ «علل موجبه» نارواست زیراگاهی «دلیل» معتبر است و گاهی نیست و در هر دو صورت حکم یکی است.

امّا مخاطب در رأی خود اصرار می ورزد و چنین از نظر خود دفاع می کند که خصوصیّات مورد نظر (در قیاس) به سبب آموزش سنّتی «سمع «Sam» و نه فقط مبتنی بر حدّت لایتغیر عقل، به ما رسیده است و آنچه در این شأن است برای ما قابل قبول است چه گاهی فاقد «ارزش مفهومی» (مدلول، معلول) باشد.

شیخ مفید بر این قول که عقل طریق شناخت خصوصیات علّی می شود غلبه می یابد و از این جا نتیجه می شود که به هیچوجه «قیاس مورد ادعا» معتبر نیست امّا برای شناخت «متون صوری» (نصوص) جستجو ضروری است.

مخاطب این مطلب را رد میکند که همیشه برای همه چیز دسترسی به «متون صوری» نمی توان پیدا کرد و برای کشف به اصطلاح خصوصیات Caractères. از «استخراج» و از «تأمل» نه چیزی دیگرگفتگو میکند.

شیخ مفید، مثالی برای این نوع «استخراج» که صرفاً جنبه عقلی ندارد می زند و بر آن صحّه نمی گذارد زیرا به هیچ وجه به طوری که در بالا اشاره کرد روش «قیاس» را شیوهٔ دقیق عقلی نمی داند. و می گوید: معاند، بیهوده ادّعا می کند که ما را ناتوان در اقامهٔ بیّنه در این باب معرفی کرده است.

باقلانی به جای سایر معاندین دفاع از این نظر را بر عهده گرفت. با حضور او جو اجتماع به محدودیت گرائید و همه چیز به ایجاز برگشت و جمع از هم پراکنده شد.

باقلانی اعلام داشت اگر ما طریق دقیقی در استخراج از علامات و امارات که اساس «قیاس» بر آن مبتنی است در دسترس نداریم بدان سبب است که این علائم و امارات به نحو مطلق معین نشده و این مسائل بر حسب علم یقینی Science Certaine (مقطوع بها، معلومات) حاصل نگردیده بلکه ظن محتمل در صدور حکم غلبه دارد و در ذهن هر مجتهد غلبه با ظنّ است (غلبات الظن) نه یقین و بنابر موارد گوناگون این غلبات از مجتهدی نسبت به مجتهد دیگری ممکن است پیداکند و آنگاه منحصراً و به تنهایی حکم به عمل دربارهٔ آنها صادر گردد.

شیخ مفید به اختصار می پرسد چه دلیل یا سببی برای این «ظن محتمل» دارید؟ باقلانی مثالهایی چند مأخوذ از پیش نگری ها و احکام ناشی از زندگانی عمل، برای اثبات رأی

خود شاهد مثال مي آورد.

شیخ مفید با خشونت پاسخ می دهد که (ای مؤمن) بین تجربه زندگی روزمره «عرف و عادت» و قانون شرع و جه مشترکی نیست و بین آنها فاصله هاست.

باقلانی هم از جا در می رود و مطالبی می گوید و شیخ به وسیله بیاناتی تلخ و شیرین (پر از نوش و نیش) جوابش را می دهد. بدین ترتیب، این مشاجره تا اینجا خاتمه می پذیرد!. ما در اینجا تا این که دربارهٔ شناخت رأی شیخ درباره یک مسأله دیگر فقهی نپردازیم و قفهای در تحقیق در آراء پدید نمی آوریم، و آن موضوع «استصحاب» حکم ظنی است و آن به اصطلاح ابقاء ماکان علی ماکان است که نوعی از ظنّ قوی و حدس صائب است که روشی منطقی از فقاهت است و مسألهای است که مکاتب اسلامی به انبحاء گوناگون آنرا پذیرفته اند و در تفکّر اصولیین امامیه متأخّر اثر بسیار قابل ملاحظهای گذاشته تا جایی که فصولی موسّع و بخش های مطوّلی را در رسالات و کتب متعدد فرا گذاشته تا جایی که فصولی موسّع و بخش های مطوّلی را در رسالات و کتب متعدد فرا گرفته است. شیخ مفید مطالعهٔ این مسأله را به عنوان امری الزامی لحاظ می کند حداقل به عنوان اماره ای روشن به مفهوم مخالف ـ و قصد او این است که حکمی که در مورد خاص صادر می شود بر مبنای ایقان (بالیقین) صدور یابد ۲.

سیدالمرتضی بر مبنای اساس کار و طرح استادش (شیخ مفید)، پس از بررسی های وافی از جزئیات، در رسالهای اصول فقه را به سبک معلمش گسترش داد و نام رساله او به نام الذریعة الی اصول الشریعه است و در اوج مساعی و مجاهدات او قرار داد. این اثر خیلی پر اُرج اخیراً در دو جلد از سوی دانشگاه تهران منتشر گردیده است و ما آن را هم اکنون

۲- صفحه ۱۹۳ کنز.

زیر نظر داریم ۱. استاد ابوالقاسم گرجی منقّح و مصحّح متن، مقدمهٔ ممتعی به زبان فارسی فراهم آورده و در آن با نهایت صبر و حوصله، محتوای کتاب را با عناوین بجا و صحیح تلخیص کرده بر مبنای اثر تحقیقی که قریب ده سال قبل عبدالرزاق محیی الدین تحت عنوان ادب المرتضی به زبان عربی نگاشته بود و حیات علمی مؤلف را به رشته تحریر در آورده بود.

آنچه که در الذریعه قابل ملاحظه است، علاوه بر معقول بودن نحوهٔ طبقه بندی موضوع، و بسط منظّم مباحث ـ تا جایی که می توان این کتاب را در عالی ترین مقام در بین رسائلی که در این علم تألیف یافته یافت ـ دارای خـصوصیات دیگـری از جـمله: روشنی یک نواخت بیان، روانی و جا افتادگی کلمات در زبان و وثوق به اعتبار الفاظ، و محاسن دیگری است که روی هم رفته از چنین دانشمند نکته شناس و دقیق مستبعد و شگفت آور نیست و درباره این اثر به طوری که خود مؤلف به طور کنائی در جایی بیان کرده واقعیتی و جود دارد که در کتب مشابه دیده می شود و آن بحث دربارهٔ مسائل جزئی و برداشت طبق نظر علمای غیر شیعی معاصر خود او است این عالم با نظرات اهل حل عقد از سنّی و معتزلی کاملاً آشنا بوده و با روش دقیق و صحیح و گـاهی انـدکی مبسوط بدون به کار بردن ایجاز مُخل و اطناب ممل و جـرح رأی و تـعصب بـراهـین حقیقی یا فرضی و معتقد معاندین را با استدلالات گوناگون به پیروی از گذشتگان پاسخ داده و گاه استدلال جدیدی در توضیح مسائل از سوی خود اقامه نموده است. روی هم

۱- چاپ تهران ۱۹۶۷-۱۹۵۸ در ۸۳۷ صفحه با مقدمه ـ من از س.ح. نصر سپاسگزارم که قبول زحمت در تهیه و ارسال جلد دوم این کتاب برای من نمود.

رفته می توان گفت که سید طبق تعلیمات شیخ در روش خود پا جا پای استاد نهاده جز این که در بعضی موارد جزئی در بحث از مسائل اصولی، از استاد فاصله گرفته است. دربارهٔ اجتماع و قیاس، مسائلی که در اولین درجهٔ اهمیت قرار دارند، خط سیر گذشته را به وجه افزون تر و عمیق تر از نو ادامه می دهیم.

اجماع امامیه، ـ تنها به وسیلهٔ موقنان حقیقی ـ وقتی متحقق می شود که نظر اجماع مبیّن رأی امام لازم الاتباع باشد و سبب این تحقیق آن است که قول این امام، جزءِ مکمّل اجماع (فرض بر این است که امامی معصوم در میان جمع است).

اين نظر را سيد المرتضى دركتاب الشافي في الامامه مورد بحث قرار داده است.

در این کتاب مؤلّف از رأی امامیه، بر علیه ایراد ناروایی که خطاب به او روا داشته بودند به دفاع پرداخته است. ایراد این است. چگونه حکم اجماعی را که در آن رأی فرد بر آن تحمیل و اعتبار می شود می توان متحقق و وافی دانست؟ سید پاسخ می دهد که در برخی موارد، به سبب حجیّت امام یا هر سبب دیگری، رأی امام که «حجت» است می تواند به جای مواضیع مشتبه یا ملتبس بنشیند؛ اجماع اُمّت، یا اجماع علماء ـ بدون توجه به حداقل تعداد شرکت کنندگان ـ صحت شرکت امام را در جمع تضمین می کند. سید مرتضی از این رأی بالاتر می رود و در نظر وی، اجماع امامیه دارای و سعت نظری بیشتر از کسانی است که برای اثمه اعتبار قائل نیستند، او به قول خود امام ایمان دارد و

۱- کتاب ردی است بر قاضی عبدالجبار (۱۰۲۴ وفات) معتزلی. من از همکارم آقای H. Laoust که با مهربانی به من اجازه دادند از نسخهٔ شخصی ایشان چاپ ۱۳۰۱ ایران (دربارهٔ اجماع) استفاده ببرم سیاسگزاری مینمایم.

در سلسله مراتب شناسایی ایمان به امام در برابر معطیات عقلی (عقلیات) باید مقدم باشد امّا در سایر انواع شناسایی ها، معرفت به وجود امام معصوم و لازم الاتّباع ضروری است و مثلاً مسأله نبوت و وحی قرآنی را به جای استناد به مشروعیت اجماع دیگران ناگزیریم که به قرآن و سنّت استناد جوئیم ۱.

بحث درباهٔ قیاس افزون از صد صفحهٔ این کتاب را اشغال کرده و استدلالاتی گوناگون برله و علیه این مسأله باسعهٔ صدر بسط مقال یافته است.

یکی از وجوه اساسی تعارض که در علم اصول و بین علماءِ اصول رائیج بوده مسأله اعتباری است که آنان برای عقل قائل بودهاند: و اختلاف این بود که آیا بنابر حکم «عقل» یا بنابر تعلیم مذهبی سنت (نقل) است که شیوهٔ اجرای حکم تأویل (تفسیر) واجب یا مشروع و یا حرام تلقی می شود؟

تلقّی و موضِع المرتضی همچون روش او دربارهٔ قیاس در مورد اخبار آحاد نیز تفاوت بین عقل و سمع را مطرح می کند بنابر اساس عقل او می گوید بنا بر موازین عقلی غیر ممکن نبود که خداوند قیاس را وجهی از برهان مشروعیت یا وجوب (احکام) قرار دهد و امّا چون در واقع قیاس هیچگونه منشأئیّت مشروعیت ندارد و از او چنین چیزی به دست نمی آید خداوند قیاس را اساس قرار نداده است و اجماع امامیه هم قیاس را بی باکانه معارض دانسته است بنابراین در زمینه قانونگزاری «قیاس» را در خور تحذیر و

۱- (صفحه ۲۰۵ و ۹۲۳ بعد از آن، كتاب ذريعه دربارهٔ اجماع) المرتضى قبلاً الذخيره را دربارهٔ اجماع و قياس و اخبار الاحد، المسائل التبانيه در پاسخ مسائلي كه به وسيلهٔ التباني امامي طرح شده نگاشته است.

اجتناب گرفته است ۱.

بنا بر تعریفی که سیّد از قیاس میکند بر حسب ارتباطی که مسأله اجتهاد با شمول و یا افتراق و عدم شمولی که با آن تعریف دارد، مسأله اجتهاد را طرح مینماید.

سبّد این «مجاهده شخصی» را به هر اعتبار صریحی که ماهبّت آن تلقی شود، به عنوان وسیلهای برای موجبیّت احکام طرد می کند و بدین رضا می دهد که وظیفهای پایین تر به آن محوّل نماید و در موارد فقدِ متون صوری یا امارات منتِّن آنرا تصدیق و تأیید می نماید که به وسیلهٔ آن بعضی تصمیمات اجرایی (عملی) از قبیل جهت یابی (تعیین قبله) برای نماز در امکنهٔ معلوم اخذ شود و یا از این بالاتر در مورد جبران خسارت (فدیه یه) در زبانهای مادی اخذ تصمیم نموده رأیی صادر گردد ۲.

المرتضی در باب «اخبار الآحاد» مانند مورد قیاس، و تشخیص عقل و بیّنه را ماخذ قرار می دهد: او چنین اظهار نظر می کند که بنا بر موازین عقلی محتمل است که بر مبنای متون صوری، این اخبار دارای آن اعتبار باشند که بتوان احکام حتی احکام الزامی را حداقل در عمل بر اساس آنها طرح کرد ولی در معرفت یقینی و موثق اعتبار وافی ندارند. در واقع راه مداخلهٔ اخبار (اخبار آحاد) در تنظیم قوانین شرع مسدود است.

از این مقدمه سید بدون اینکه بخواهد به جبران و ترمیم رأی شیخ مفید دربارهٔ (اخبارالآحاد) بپردازد انتشار هرگونه روش دستوری را طرد مینماید".

١- صفحات ٦٦٩- ٧٩١ و مخصوصاً صفحات ٦٧٥ و به دنبال آن صفحه ٦٩٧ و بعد از آن.

۲- به صفحات ۹۴۲ و ۹۷۲ ذریعه مراجعه شود. دربارهٔ قیاس و اجتهاد سیدالمرتضی در پاسخ و پرسشهای
 اهل موصل نگارشی تحت عنوان مسائل الموصلیین قبلاً انشاء کرده بوده است.

٣- به صفحات٥١٧-٥١٧الذربعه مراجعه شود. سيدمر تضى همچنين كتابي تحتعنوان ابطال العمل في اخبار الاحدنو شته است.

در تعبیری که سیدالمرتضی با وقع وافی و احساس جد در باب «دلیل الخطاب» کرده است، استفاده از آن را (در صدور احکام شرعی) به طور کلی رد کرده است و اکتفای به متن را بدون تفوه به آنچه را که می خواسته بگوید و نگفته، وافی دانسته است، درجه وقع وجد سیّد را در مقابله با مسأله «استصحاب حال» که، اهمیت آنرا در امامیهٔ متاخر پیش از این متذکر شدیم نیز می توان به خوبی مشاهده کرد و فرض استمرار حال ابقاءِ ما کان علی ماکان را نفی می نماید و می گوید اگر از این اصل استفاده نما ثیم یک امر قضائی، بدون دلیل جامع در دو حالت مختلف باید مُجری شود. بدون دلیل صریح یک حکم قضائی نمی تواند در مورد حال ثانی چون حال اول اعمال گردد ۲.

دربارهٔ «نص»، موضعی که سیّد، به خود گرفته بسیار منظم تر و موسع تر از شیخ مفید است، المرتضی می پذیرد که سنّت، برای تنصیص قرآن اعتبار قایل است مشروط بر این که سنّت مذکور «معلومات، مقطوع بها» باشد".

بالاخره به این نکته اشاره کنیم که سیّد علی رغم شیخ در بعضی موارد دقیق از او فاصله کمی میگیرد. از جمله در تعلیم اصطلاحاتی که مبیّن کلیّت «عموم» هستند و افادهٔ مفهوم معنای خاص «حقیقت» میکنند بر کلی و جزئی (عام و خاص) به یک نحو دلالت میکنند ولی در مورد جزیی و خاص باید نشانه و امارهٔ لازمی، وجود داشته باشد ۲. در هر صورت المرتضی در تفسیر لفظی (ادبی) بیشتر از مفاهیم رائج در زبان، و استعمال

۱- صفحه ۳۹۹ الذریعه، بر حسب نظر ابوجعفر الطوسی، شیخ مفید رائی خلاف رأی سید المرتضی در اینباره داشته است. به صفحه ۱۷۹ اثری که به تفصیل به زودی در آن یاد خواهد شد مراجعه فرمایید.

۳- صفحات ۴۹۲-۴۷۰.

۲- صفحات ۸۲۹-۸۳۳.

(عادت ـ عرف) مفسرین مسلمان قرون اولیه، به عمق تعابیر و تأویلات فرو می رود و بدون شک، در ذهن او «مفهوم نص» معادل است با آن چیزی که او آنرا «عقل قرآن» و سنّت (العرف الشرعی) می نامد ۱.

به طور کلی، از مکتبی که با قاطعیت و استواری بنیاد نهاده دفاع می نماید و در مسائل کلی و دقایق قاطع ترین آراءِ واثق را بیان می نماید. او تحقیق و تدقیق همیشگی یک علم حقیقی را خواسته است و این چنین علمی است که او در پیرامون «اصول الفقه» تعلیم می دهد.

از نظر وی «گمان محتمل» (ظنّ)که در مواضیع محدود عملی، مقام ناچیزی دارد نه تنها در «اصول الدین» بلکه در «همهٔ اصول» باید حذف گردد ۲ (رخت بربندد).

در مسیر این دو استاد شهیر، سومین عالم عالیمقامی در دورهٔ آل بویه ظهور کرد که زندگانی او در آن دوره عاقبت حزن آوری داشت و او شاگرد این دو استاد ابوجعفر محمد بن الحسن الطوسی (شیخ الطائفة) و متوفی در ۱۰۲۹ بود که مانند استادان خود در کتاب عدة الاصول خود به طور تام و جامع دربارهٔ اصول الفقه نیز بحث ممتعی را به عهده گرفت ".

این کتاب شامل چنان مباحث جامع و برکت خیزی است که ما می توانیم آن را با عنوان «تقریرات و شروح مدرسی» توصیف کنیم.

شیخ الطائفه در این اثر، عقائد مختلف غیر شیعی را ضبط مینماید و همچنین در بطن و

۱- مخصوصاً همان صفحات گذشته و صفحات ۵۳ و ۳۵۹.

٣- صفحه ٣٦٠ چاپ تهران ١٣١٤ عدة الاصول.

متن عقائد شیعی، آراءِ استادان خود را تحت عنوان «شیخنا ابو عبدالله» یعنی المفید و «سیّدنا» یعنی المرتضیٰ بدون اینکه گاهی بین آنان ترجیحی قائل شود گردآوری مینماید.

در باب مسألهای که علماءِ امامیه را به طی دو راه حل کشاند و به نظر می آید که شیخ الطائفه به آن علاقه و رغبت خاص داشته یعنی اخبارالاحاد، موضعی به نحوی بینابین اختیار نموده است. بر حسب رأی وی این اخبار که افاده علم یقینی نمی کنند می توانند عقلاً مجوّزی برای «عمل» باشند و این قبیل اخبار در حکم (روایات و احادیث) موثّقی هستند که به وسیلهٔ اعضاءِ «فرقه محقه یعنی فرقه شیعه به ما رسیده باشد و احتمال خطا و ظن در آنها روا نیست. اتّخاذ این راه حل که شیخ الطائفه را بدان معتقد ساخته است ارزش و اعتباری بوده است که او به احادیث امامیه می داده و همین اعتقاد موجب فراهم شدن دو مجموعه گردیده که نزد اهل تشیع آن دو به عنوان حجیّت تلقی شده است. این دو کتاب الذریعه و عدةالاصول است و کتاب اخیر در تعلیم و آموزش بهتر از دیگری است و در محیط شیعه بهره مندی از آن دوام فعالی تری بخشیده است.

قبل از اختتاِم مقاله، با نهایت قدرت خاطر نشان سازیم که در فصل شکوفایی طولانی، علمی از نوع «اصول الفقه» که در مکتبهای گوناگون مسلمانان در طی یازده قرن رواج داشته است، بدون تردید امامیه دارای مقام بسیار شاخصی بودهاند.

احتجاج بر ضد قیاس، علاوه بر شاخهٔ مخالفت دیگری که به وسیلهٔ نظام معتزلی ۸۴٦ صورت پذیرفت و مقدمتاً از سوی شیخ مفید و چه بسا از سوی سید مرتضی اقامه شد و همان احتجاجی است که از سوی ابن حزم فیلسوف بی پروای «ظاهری<sup>۱</sup>» در رد قیاس بیان شده و ما به خوبی بدان آگاهیم.

ما در بررسی فعلی، اصولاً قصد و مجاهدتمان این بود که توجه همگان را به یک مرحله کهن از تشکّل و تأسیس و بسط این «اصول» که میبایستی در قرون بعد، در ایران شیعی، در برابر انحاء اشکال مسائل جدید یک توسعهٔ شدید و قدرت و رزانت شگفت بیابد جلب نموده و به خوبی آنها را بشناسانیم.

در تحقیق دربارهٔ این «اصول» آیا این روش خوبی است که آنها را از آغاز زمان آل بویه و ادوار نزدیک به آن در آثاری متأخر که دارای ترکیب و سبکهای مختلف هستند جستجو کنیم که آنها از جهت تألیف و سبک کاملاً متفاوت هستند و علاوه بر آن در نظر داشته باشیم که اختلاف این آثار معلول این بوده است که مؤلفان آنان بر حسب شرایط زمانی و مکانی و همچنین به سبب طولانی و ریشه دار بودن جنگ و معارضهٔ بین اخباریون و اصولیون به وجه ضمنی و یا جز آن در خوف و هراس و دغدغه و وسواس بوده اند؟ والسلام.

۱- ظاهری، مذهب فقهی منسوب به ابوسلیمان داود بن علی بن خلف اصفهانی ظاهری (۲۰۲-۲۷۰) که به ظاهر آیات عمل می کرده است. از ص الله الغای رأی و قیاس و تأویل صاحب نظر بوده است. از ص ۳۴۴ تاریخ المذاهب الاسلامیه تالیف محمد ابوزهره.

توضیح: برخی از پاورقیها افزودهٔ مترجم است.

# فلسفه در جهان اسلام

### ضرورت برگزاری همایش قرطبه و اصفهان

کزین برتر اندیشه برنگذرد

به نام خداوند جان و خرد

مردم ایران زمین از دیر زمان به مباحث فلسفی و عقلی توجه داشته و به عقل و خرد ارج می نهاده اند. کتابهایی که به زبان فارسی میانه یعنی زبان پهلوی یا پهلوانی برای ما باقی مانده و در آنها مسائل و مباحث انسان شناسی و خداشناسی و جهان شناسی مطرح گشته همچون دینکرت و بنلهشن و شکند گمانیگ ویچار نمودار و نمونه ای از سنّت بکار بردن عقل و سود جستن از خرد است. توجه به علم و دانش و عنایت به عقل و خرد که در نهاد نیاکان ما سرشته شده بودگاه گاه به وسیلهٔ مورّخان و نویسندگان اسلامی مورد ستایش قرار گرفته به ویژه آنکه آنان می کوشیده اند که سرمایههای معنوی و دستاوردهای علمی خود را تا آنجا که توان دارند نگاه دارند و به آیندگان خود بسیارند. مسعودی مورّخ بزرگ اسلامی در کتاب التنبیه والإشراف خود می گوید من در شهر اصطخر از سرزمین فارس در سال ۳۰۳ نزد یکی از بیوتات کهن ایرانی کتابی بزرگ دیدم که در بردارندهٔ علوم فراوانی از سرمایههای علمی آنان بود.او در ادامهٔ سخن خود گوید: ایرانیان سزاوار ترین قومی هستند که باید از آنان علم آموخت هر چند که با گذشت زمان و حوادث روزگار اخبار آنان کهنه گردیده و مناقبشان به باد فراموشی سپرده گذشته است.

جغرافی دانان اسلامی نیز در آثار خود اشاره به این موضوع کردهاند:

ابن حوقل در کتاب صورة الله رض هنگام یاد کردن از اقلیم فارس از قلعة الجصّ (=دیرگچین) یاد می کند که زردشتیان یادگارهای علمی (= ایاذکارات) خود را در آنجا نگاه می داشته و علوم رفیع و منیع خود را هم در همانجا تدریس می کرده اند. و یاقوت حموی در معجم البلدان نیز در ذیل «ریشهر» از نواحی از جان فارس می گوید که دانشمندان آنجا کتابهای طب و نجوم و فلسفه را با خط جستق که به گشته دفتران (=گشته دبیران) معروف است می نویسند.

چهار طبقهٔ ممتاز مردم نزد ایرانیان باستان یعنی استاراشماران (= منجمّان)، زمیک پتمانان (= زمین پیمایان، مهندسان)، پجشکان (=پزشکان) و داناکان (= دانایان) نشانهٔ توجّه آنان به علم و معرفت و طبقهٔ اخیر یعنی دانایان همان اندیشمندان و حکیماناند که در آثار اسلامی امثال و حکم و پندها و اندرزها به آنان منسوب است که فردوسی هم مکرّر اندر مکرّر می گوید: ز دانا شنیدم من این داستان.

وجود کلمات واصطلاحات علمی همچون توهم،تخم (= هیولی و مادّه)، چیهر (= چهر، صورت) و گوهر (= جوهر) و همچنین کتابهایی همچون البزیدج فی الموالید (بزیدج = در پهلوی ویچیتک و در فارسی گزیده و در عربی المختارات)، و الاندرزغر فی الموالید (اندرزغر = اندرزگر) نشانهٔ جریان علمی در آن روزگار بوده است. همین جریان بود که وقتی در زمان انوشیروان ژوستی نین امپراطور روم مدارس آتن را بست تنی چند از فیلسوفان یونانی به ایران پناهنده شدند و آنجا را مکان نعیم و جای سلامت برای خود یافتند. اینکه پیامبر اکرم(ص) سلمان فارسی را از خاندان خود به شمار آورد که سلمان منّا أهل البیت. و وقتی ابتکار او را در حفر خندق (= کندک) مشاهده فرمود دست بر زانوی او زد و فرمود: لو کان العلم بالثریا لناله رجالٌ منْ فارس. اگر دانش در ستارهٔ پروین بودی مردانی از ایران بدان دست یافتندی، گواهی صادق بر پیشینهٔ علم و علم دوستی ایرانیان باستان است.

سرمایه های علمی ایرانیان تا زمانهای بعد در گنجخانه ه و کتابخانه ها نگهداری می شده و مورد نسخه برداری و استفاده قرار می گرفته است. ابن طیفور در کتاب بغداد خود از مردی به نام عتّابی نقل می کند که کتابهای فارسی کتابخانه های مرو و نیشابور را استنساخ می کرده و وقتی از او پرسیدند چرا این کتابها را بازنویسی می کنی او پاسخ داد: «معانی و بلاغت را فقط در فارسی می توان یافت زبان از ماست و معانی از آنان است.» و همین امر را از زبان ابن هانی اندلسی می شنویم که مردی را می ستاید که معانی و مفاهیم ایرانی را در جامهٔ لفظ عربی حجازی عرضه می داشته است:

وكانَ غيرَ عجيبٍ أن يجئلهُ المعنى العِراقيُّ في اللَّفظِ الحجازيُّ وكانَ غيرَ عجيبٍ أن يجئلهُ المعنى العِراقيُّ في اللَّفظِ الحجازيُّ

این عنایت و توجّه به مسائل عقلی و خردگرائی اختصاص به خواص نداشت بلکه برخی از عوام واهل حِرّف نیز خود را به بحثهای فلسفی و کلامی مشغول می داشته اند چنانکه همین ابن حوقل می گوید که من در خوزستان دو حمّال را دیدم که بار سنگینی را برپشت می کشیدند و در آن حالت دشوار مشغول بحث و جدل در مسائل تأویل قرآن و حقائق کلام بودند.

مسلمانان در قرون اولیّه همهٔ دروازه های علم و دانش را بر روی خود باز کردند و آثار ملل مختلف را از زبانهای یونانی و سریانی و پهلوی و هندی به زبان عربی ترجمه کردند کتابهای مهم ارسطو همچون الطّبیعه و الحیوان و اخلاق نیکو ماخس و همچنین کتابهای افلاطون همچون جمهوریّت و طیماوس و نوامیس و کتابهای دیگر به زبان عربی ترجمه شد و در دسترس دانشمندان اسلامی قرار گرفت. رازی ازری و بیرونی از خوارزم و فارابی از فاراب و ابنسینا از بخارا برخاستند و طرحی نو برای اندیشه و تفکر ریختند که آمیزهای از اندیشههای گذشتگان بود.ابنسینا گذشته از استفاده از آنچه که مترجمان فراهم ساخته بودند میراث فکری بومی و سنتی خود را نیز مورد استفاده و بهره برداری قرار داد. او در مدخل کتاب شفا صریحاً میگوید که مراکتابی است که در آن فلسفه را

بنابر آنچه که در طبع است و رأی صریح آن را ایجاب میکند آوردم و در آن جانب شریکان این صناعت رعایت نشده و از مخالفت با آنان پرهیز نگردیده آن گونه که در غیر آن کتاب پرهیز شده است،این کتاب همانست که من آن را فی الفلسفة المشرقیة موسوم ساخته ام. در مورد منطق هم می گوید که ما در زمان جوانی به روش اندیشه ای از غیر جهت یونانیان دست یافتیم که یونانیان آن را منطق می گویند و شاید نزد اهل مشرق نام دی گری داشته است.

ابونصر فارابی و ابوعلی ابن سینا که در فلسفه از آن دو تعبیر به «شیخین» می شود با آثار خود فضای علمی حوزههای اندیشه را دیگرگون ساختند بهمنیار بن مرزبان تلمیذ ابن سینا در کتاب تحصیل راه استاد خود را ادامه داد و ابوالعبّاس لوکری شاگرد بهمنیار چون تعلیمات شیخین را برای تدریس به طلّاب جوان دشوار و منغلق یافت دست به تأليف كتاب بيان الحقّ بضمان الصّدق يازيد و بدان وسيله موجب نشر فلسفه شيخين در بلاد خراسان گردید.این جریان راست و درست فلسفه در بلاد اسلامی سهم بیشتر آن نصیب ایرانیان بود. اگر بیرونی خالد بن یزید بن معاویه را نخستین فیلسوف اسلامی دانسته و یا یعقوب بن اسحق کندی فیلسوف عرب از پیشگامان فلسفه بشمار آمده در برابر متفکّران ایرانی که به صورت فیلسوف و متکلّم اندیشههای خود را ابراز داشتند چیزی بشمار نمی آید که ابن خلدون در مقدّمهٔ خود از آن تعبیر به «الّا فی القلیل النّادر» مى كند و صراحة مى گويد: و «أمّا الفُرس (= ايرانيان) فكان شأن هذه العلوم العقليّة عندهم عظیماً و نطاقها متسعا». و این تازه غیر از جریانهای فلسفی است که مورد پذیرش قرار نگرفت و ادامه نیافت همچون جریان فکر اتمیسم فلسفی که به وسیلهٔ ابوالعبّاس ایرانشهری نیشابوری پایه گذاری شد و محمّد بن زکریای رازی دنبالهٔ آن را گرفت و این همان است که ناصرخسرو از پیروان مکتب آن تعبیر به طباعیان و دهریان و اصحاب هيولي كرده است. فلسفه در قرون نخستین از قداست و شرافت خاصی برخوردار بود و با طبّ عدیل و همگام پیش می رفت، فلاسفه خود اطبا بودند و طبیبان هم فیلسوف تا بدانجا که فلسفه را طبّ روح و طبّ را فلسفه بدن به شمار آوردند. ابن سینا کتاب پزشکی خود را با نام متناسب با فلسفه یعنی قانون و کتاب فلسفی خود را با نام متناسب با طبّ شفا نامید. شبها که به درس می نشست به ابو عبید جوزجانی کتاب شفا در فلسفه و به ابو عبدالله معصومی کتاب قانون در طبّ را درس می داد و این روش آمیختگی طبّ و فلسفه تا دوره های بعد ادامه داشت چنانکه ابوالفرج علی بن الحسین بن هندو به نقل از صاحب تاریخ طبرستان در مجلس درس خود در طبرستان از سوئی فلسفهٔ سقراط و ارسطو و از سوئی دیگر پزشکی بقراط و جالینوس را درس می داد از این روی او در قصیده ای که مجلس درس خود را صیاقل الالباب می خواند که در آن عروس های ادب به جلوه گری می بر دازند گوید:

ودارس طبًا نحا تحقيقه و علم بقراط و جالينوس

ودارس فـــلسفة دقــيقة من علم سقراط و رسطاليس

و دو پزشک بزرگ طبرستانی یعنی علی بن ربّن طبری و ابوالحسن طبری کتابهای خود فردوس الحکمة و المعالجات البقراطیة راکه هر دو در علم پزشکی است با فصلی در فلسفه آغاز میکنند. و این سنّت علمی که طبیب فاضل باید فیلسوف هم باشد تا بتواند به اصلاح نفس و بدن هر دو بپردازد کاملاً شایع و رایج بود و کتابهای فراوانی تألیف شد که معنون با عنوان مصالح اللّنفُس و اللّجساد بود و رازی هم که کتاب الطّب الرّوحانی خود را نوشت در آغاز یادآور شد که این کتاب را عدیل الطّب المنصوری قرار داده است تا جانب جان و تن هر دو رعایت شده باشد.در غرب عالم اسلام یعنی اندلس نیز امر به همین منوال بود چنانکه شاعری در مدح ابن میمون چنین گفته است:

ارئ طبّ جالينوس لِلجسمِ وحدّة وطبّ أبى عمران للعقلِ و الجسمِ

از ممیزّات این دوره تساهل و تسامح در اظهارنظر علمی بود دانشمندان اندیشههای مخالف را تحمّل میکردند و مجال رد و نقض و شکوک و ایراد را باز میگذاشتند. برای مثال می توان داستان ابوالحسین سوسنگردی را یاد کرد که میگوید: من پس از زیارت حضرت رضا (ع) به طوس، نزد ابوالقاسم کعبی به بلخ رفتم و کتاب الانصاف فی الامامة این قبه رازی را به او نشان دادم. او کتابی به نام المسترشد فی الامامة در رد آن نوشت سپس من آن را به ری نزد ابن قبه آوردم او کتابی به نام المستثبت فی الامامة را نوشت و المسترشد را نقض کرد و من آن را نزد ابوالقاسم آوردم او ردی بر آن بنام نقض المستثبت نوشت و چون به ری برگشتم ابن قبه از دنیا رفته بود. و بر همین پایه دانشمندان معتقد بودند که مطالب علمی در پهنهٔ عرضهٔ بر مخالفان و میدان رد و ایراد صفا و جلوه خود را پیدا میکنند چنانکه ناصرخسرو گفته است:

با خصم گوی علم که بی خصمی علمی نه پاک شد نه مصفّا شد زیراکه سرخ روی برون آمد هر کو به سوی قاضی تنها شد

این دوران شکوفائی علم و فلسفه در جهان اسلام دیر نپائید چه آنکه امام محمّد غزّالی با تألیف کتاب تهافت الفلاسفة به تکفیر فیلسوفان پرداخت و در عقیدهٔ به قدم عالم آنان را کافر خواند و از جهتی دیگر گروهی ظهور کردند که پرداختن به علم طبّ را تحریم کردند و آن را دخالت در کار الهی دانستند و کار بدانجا کشید که علم حساب و هندسه هم که هیچ ارتباطی نفیاً و اثباتاً با دین نداشت مورد نفرت قرار گرفت و دانندگان آن منزوی گردیدند. جدال میان اهل دین و اهل فلسفه بالا گرفت و شکاف میان این دو روزبروز بیشتر شد به ویژه آنکه برخی از دانشمندان راه غزّالی را در ضدیّت با فلسفه دنبال کردند چنانکه ابن غیلان معروف به فرید غیلانی یا افضل الدین غیلانی کتاب حدوث العالم خود را تألیف کرد و در آن ابن سینا را در اینکه دلایل کسانی را که برای گذشته آغاز زمانی قائل بودند ابطال کرده بود رد کرد و در آن از هیچ اهانتی به

شيخ الرّئيس از جمله: «عمى أوتَعَامىٰ»، «يَرُوغُ كَروَغَان النَّعْلَب» فروگزارى نكرد.

مخالفان فلسفه برای محکوم کردن اندیشه های فلسفی به هر وسیلهای متوسّل می شدندگاه بر تعبیرات و تفسیرات فلاسفه خرده می گرفتند و می گفتند مثلاً فلاسفه از تعبیرات قرآنی معانی را اراده می کنند که مقصود و مراد صاحب و حی نبوده است مثلاً «توحید» و «واحد» را تفسیر می کنند به «آنچه که صفتی برای آن نیست و چیزی از آن دانسته نمی شود» در حالی که توحیدی را که رسول (ص) آورده در بردارندهٔ این نفی نیست بلکه الهیّت را فقط برای خدای یگانه اثبات می کند. و گاه الفاظ نامأنوس علوم اوائل را که وارد زبان عربی شده بود بهانه می کردند همچون سولوجوسموس (= قیاس منطقی) و انالوجوسموس (= قیاس فقهی) تا بدانجا که از هر کلمه ای که با سین ختم می شد اظهار نفرت می کردند و به قول ابوریحان بیرونی آنان حتّی نمی دانستند که سین نشانهٔ فاعلی است و جزو نام به شمار نمی آید و در این مقوله کار بدانجا کشیده شد که برای کلمهٔ «فلسفه» که مشتق از کلمهٔ یونانی «فیلاسوفیا» بود یعنی دوستدار حکمت وجه اشتقاق توهین آمیزی را که ترکیبی از فلّ (=گندی) و سَفَه (= نادانی) است وضع کردند چنانکه لامعی گرگانی صریحاً می گوید:

دستت همه با مرهفه پایت همه باموقفه

وهمت همه با فلسفه آن كو «سَفَه» را هست «فل»

و یا شاعری دیگر به نقل از ثعالبی میگوید: و دَعْ عنک قوماً یُعیدونها

ففلسفة المرء «فلَّ السَّفَه»

-نکوهش و مذمّت فلسفه و فلسفیان به ادبیّات و شعر فارسی هم سرایت کرد که دو بیت زیر از خاقانی و شبستری شاهدی بر این امر است:

حيز را جفتِ سام يل منهيد ز واحد ديدن حق شد معطّل

فلسفی مردِ دین میندارید دو چشم فلسفی چون بود احول ابونصر فارابی و ابن سینا دو چهرهٔ ممتاز در اندیشههای فلسفی چنان چهرهای زشت یافتند که ننگ زمان و نحسی دوران به شمار آمدند:

ظهورها شؤم على العصر سنّ ابن سينا و ابونصر

قد ظهرتْ في عصرنافرقةٌ لا تقتدى في الدّين الّابما

دانشمندان اهل سنّت و جماعت فلسفهٔ یونان را مقابل با قرآن قرار دادند و کتابهایی همچون ترجيح اساليب القرآن على اساليب اليونان و رشف النّصائح الايمانيّة في كشف الفضائح اليونانيّة نگاشته گرديد. ابن سينا «مخنّث دهرى» و كتاب شفاى او «شقا» خوانده شد و از آن به سرمایهٔ «مرض» و بیماری تعبیر گردید:

قطعنا الاخوّة عن معشر بهم مرضٌ من كتاب الشّفا فماتوا على دين رسطالس ومتناعلى مذهب المصطفئ

شناعت فلسفه و نفرت از فلاسفه به حدّى رسيدكه دانشمندي همچون ابن نجا اربلي در حال احتضار آخرین گفتهاش: صدق الله العليّ العظيم و كذب ابن سينا بود. عرصه بر فلسفه و فیلسوفان و آثار فلسفی چنان تنگ گردید که در مدینةالسّلام یعنی بغداد ورّاقان و کتابفروشان را به سوگند وا داشتند که کتابهای فلسفه و کلام و جدل را در معرض فروش نگذارند و كتابهايي نظير كتاب صون المنطق و الكلام عن المنطق و الكلام و القول المُشرق في تحريم المنطق جلالالدين سيوطي مورد پسند اهل دين و حافظان شريعت گردید و ارباب تراجم دربارهٔ کسانی که به فلسفه و علوم عقلی میپرداختند، میگفتند: «دنّس نفسه بشئ من العلوم الأوائل».

در این میان بسیاری از دانشمندان کوشیدند تا این شکاف میان دین و فلسفه را از بین ببرند ولى موفّق نشدند از جمله آنان ناصرخسرو قبادياني بودكه كتاب جامع الحكمتين خود را نگاشت تا میان دو حکمت یعنی حکمت شرعیّه و حکمت عقلیّه آشتی دهد و جدال و نزاع میان فیلسوف و اهل دین را بر طرف سازد ولی در این راه توفیقی به دست

نیاورد و عبارت زیرا از او نشان دهنده یأس و ناامیدی او در این کوشش است:

«فیلسوف مرین علما لقبان را به منزلت ستوران انگاشت و دین اسلام را از جهل ایشان خوار گرفت و این علما لقبان مر فیلسوف را کافر گفتند، تا نه دین حق ماند بدین زمین و نه فلسفه».

در غرب جهان اسلام نیز ابن رشد اندلسی کوشید تا میان حکمت و شریعت را در کتاب معروف خود فصل المقال فیما بین الحکمة و الشریعة من الاتصال آشتی دهد ولی او هم در این راه توفیقی به دست نیاورد و اندیشهٔ ابتکاری او مبنی بر اینکه در مسائل خداشناسی و جهانشناسی هر متکلّم و فیلسوفی یا مُصیب است و یا مُخطی و هر کدام پس از جد و جهد و اجتهاد نسبت به عقیدهٔ خود مضطر و مجبور است نه مختار و آزاد، به هیچ وجه نزد اهل دین مقبول نیفتاد و بازار تکفیر و تفسیق فیلسوفان همچنان رونق خود را همراه داشت. حتّی شیخ شهید مقتول شهابالدین سهروردی که معتقد بود که همهٔ حکما قائل به توحید بودهاند و اختلاف آنان فقط در الفاظ است و سخنان آنان بر طریق رمز بوده است و «لا ردّ علی الرّمز» جان خود را بر سر همین سخن از دست داد به ویژه رمز بوده است و «لا ردّ علی الرّمز» جان خود را بر سر همین سخن از دست داد به ویژه رمز بوده آن را بر کشف و ذوق بنیان نهاد و آن حکمت را به مشرقیان که اهل فارس هستند منتسب ساخت.

این دورهٔ تاریک و ظلمانی فلسفه با ظهور فیلسوفان ایرانی شیعی که معمولاً آنان را اهل حکمت متعالیه خوانند رو به زوال نهاد و دورهٔ درخشان و شکوفائی پدید آمد.که نظیر آن در هیچ یک از کشورهای اسلامی دیگر سابقه نداشت.اینان با استظهار به قرآن و حدیث و توسّل به تجوّز و توسّع و تأویل موفّق شدند که فلسفه را از آن تنگنائی که مورد طعن و لعن بود بیرون آورند و لحن تکریم و تقدیس فلاسفه را جانشین آن سازند.

حال باید دید دانشمندان شیعهٔ ایرانی برای رفع این نفرت و زدودن این زنگ از چهرهٔ

فلسفهٔ یونان چه اندیشیدند که فلسفه چنان مورد پذیرش قرار گرفت که حتّی تا این زمان فقیهان و مفسّران قرآن به فلسفه می پردازند و شفا و اشارات ابن سینا را تدریس می کنند و به مطالب آن استشهاد می جویند که از نمونهٔ آن می توان از علّامه طباطبایی و سيدابوالحسن رفيعي قزويني و شيخ محمّدتقي آملي و امام خميني ـ رحمةالله عليهم اجمعین ـ نام برد.اینان وارث علم گذشتگان خود بودند همان گذشتگانی که ابتکار تطهیر فلسفه و تحبیب فلاسفه را عهده دار گردیدند که از میان آنان می توان از میرداماد و ملاصدرا و فیض کاشانی و عبدالرزاق لاهیجی و حاج ملّاهادی سبزواری نام برد؛ یعنی متفكّران ايراني كه با مكتب تشيع و سنّت ائمهٔ اطهار (ع) سر و كار داشتند. اين فيلسوفان كلمهٔ «فلسفه» را به كلمهٔ «حكمت» تبديل كردند كه هم نفرت يوناني بودن آن كنار زده گردد و هم تعبیر قرآنی که مورد احترام هر مسلمانی است برای آن علم بکار برده شود؛ زيرا هر مسلماني با آيه شريفه قرآن: وَ مَنْ يُؤْتَ الحِكْمَةَ فَقَد أُوتِيَ خَيْراً كَثيراً آشنايي دارد و به آن ارج و احترام میگذارد و کلمهٔ حکمت را مبارک و فرخنده می داند و با آن «خیرکثیر» را از خداوند میخواهد، چنانکه حاج ملاهادی منظومهٔ حکمت خود را با همین آیهٔ شریفه پیوند می دهد و فلسفهٔ خود را «حکمت سامیه» می خواند و می گوید: نَظَمْتُها في الحِكْمَةِ الَّتِي سَمَتْ فِي الذِّكْرِ بِالْخَيْرِ الكَثِيرِ سُمِّيَتْ

حال که از اندیشه و تفکّر و بکار بردن خرد و عقل تعبیر به «حکمت» شده دیگر «فلسفه» با تجلّی در کلمهٔ حکمت در برابر «دین» قرار نمیگیرد؛ زیرا این همان حکمتی است که خداوند به لقمان عطا فرموده که و لَقَدْ اتَیْنَا لُقْمَانَ الْحِکمَةَ دیگر کسی همچون ناصر خسرو نمی تواند آن را در برابر دین قرار دهد و دین را «شِکر» و فلسفه را «افیون» بخواند و بگوید:

آن «فلسفه»ست و این «سخن دینی» دین شکّرست و فلسفه هپیونست اینان برای حفظ اندیشه و تفکّر و بکار بردن خرد و عقل و محفوظ داشتن آن از تکفیر

و تفسیق یا به قول ساده تر تطهیر فلسفه کوشیدند که برای هر فیلسوفی یک منبع الهی را جستجو کنند و علم حکما را به علم انبیا متصل سازند؛ از این جهت متوسّل به برخی از «تبارنامه»های علمی شدند از جمله آن «شجره نامه» که عامری نیشابوری در الأمد علی الأبد می گوید که انباذقلس (=Empedocles) فیلسوف یونانی با لقمان حکیم که در زمان داود پیغمبر (ع) بود رفت و آمد داشته و علم او به منبع و لَقَد آتَیٰنا لُقمانَ الْحِکمَة مرتبط می شود، و فیثاغورس علوم الهیّه را از اصحاب سلیمان پیغمبر آموخته و سپس علوم سه گانه یعنی علم هندسه و علم طبایع (= فیزیک) و علم دین را به بلاد یونان منتقل کرده است، و سقراط حکمت را از فیثاغورس اقتباس کرده و افلاطون نیز در این اقتباس با او شریک بوده است، و ارسطو که حدود بیست سال ملازم افلاطون بوده و افلاطون او را «عقل» خطاب می کرده با همین سرچشمهٔ الهی متصل و مرتبط بوده است؛ و از این روی است که این پنج فیلسوف، «حکیم» خوانده می شوند تا آیهٔ شریفهٔ یُوْتِی الحِکمة مَن یَشاء و مَن یُوْتَ الحِکمة فَقَدْ اُوتِی خِیْراً کَثیراً شامل حال آنان گردد.

این حکیمان متأله با این تغییر نام از فلسفه به حکمت و نقل نسبنامههای علمی اکتفا نکر دند بلکه کوشیدند تا که برای مطالب فلسفی و عقلی از قرآن و سنّت نبوی و نهجالبلاغه و صحیفهٔ سجّادیه و سخنان ائمه اطهار علیهمالسّلام استشهاد جسته شود. میرداماد دانشمند استرآبادی که در کتاب قبسات خود می کوشد که مسألهای را که از قدیم مابهالاختلاف اهل دین و فلسفه بوده یعنی آفرینش جهان و ارتباط حادث یعنی جهان با قدیم یعنی خداوند را از طریق «حدوث دهری» حل کند. قبس چهارم از کتاب خود را اختصاص به همین استشهادهای قرآنی و احادیث داده است و در پایان نقل احادیث با غرور تمام می گوید:

این مجملی از احادیث آنان است که جامع مکنونات علم و غامضات حکمت است؛ و سوگند به خداکه پس از کتاب کریم و ذکر حکیم، فقط همین سخنان است که، شایسته است که کلمهٔ عُلیا و حکمت کُبری و عُروهٔ وُثقی و صبغهٔ حُسنی خوانده شود؛ زیرا آنان حجّتهای خدایند در دنیا و آخرت به علم کتاب و فصل خطاب:

اولئِک آبَائِی فَجِئْنی بِمِثْلِهِمْ إذا جَمَعَتْنا - یا جریرُ - المجامِعُ با این کیفیت برای میرداماد بسیار آسان است که ارسطو و افلاطونی را که «اسطوره» و «نقش فرسوده» معرّفی گردیده و مردم از نزدیک شدن به آثار آنان منع شده بودند که:

قفل اسطورهٔ ارسطو را بر درِ احسن المِلَل منهيد نقشِ فرسودهٔ فلاطون را بر طراز بهين حُلَل منهيد

اوّلی را «مفیدالصّناعة» و «معلّم المشّائین» و دومی را «افلاطون الشّریف» و «افلاطون الالهی المتألّه» بخواند و آسانتر آنکه ابونصر فارابی و ابنسینا را که پیش از این نحسی روزگار و آثارشان دردزا و بیماری آور به شمار می آمد اولی را «الشّریک المعلّم» و دومی را «الشّریک الرّیاسی» بنامد و با این گونه مقدّمات تعبیر «شیخین» (= ابنسینا و فارابی) را برای آن دو فیلسوف فراهم سازد چنانکه فقها آن تعبیر را برای شیخ کلینی و شیخ طوسی بکار می بردند.

با این تمهیدات همان کتاب شفا که شقا خوانده می شد مورد تکریم و تبجیل علما و دانشمندان قرار گرفت و دانشمندانی همچون سیّداحمد علوی شاگرد و داماد میرداماد، مفتاح الشّفاء و غیاث الدّین منصور دشتکی، مغلقات الشّفاء و علامه حِلّی فقیه و محدّث کشف الخفا فی شرح الشّفاء را به رشتهٔ تحریر درآوردند و از همه مهم تر آنکه صدرالمتألّهین یعنی ملّاصدرای شیرازی تعلیقه بر الهیّات شفا نوشت، تا راه فهم ودرک اندیشه های ابن سینا را هموار سازد. با این عوامل سنّت سینوی یا فلسفه ابن سینا که در جهان تسیّن متروک و منسوخ گردیده بود در جهان تشیّع و ایران، راه تحوّل و تکامل خود را پیمود و جانی دوباره یافت و از این جهت است که ملّامهدی نراقی که در فقه معتمدالشیعة را می نویسد؛ و در اخلاق جامع السّعادات را به رشتهٔ تحریر در می آورد؛ در

فلسفه جامع الافكار را تأليف مي كند؛ و به شرح و گزارش شفاى ابن سينا مي پردازد.

در اینجا باید یاد آور شد که توجه حکمای متأخّر مانند نراقی به متقدّمان به معنی آن نیست که اینان خود را دست بسته تسلیم آنان می کردند و یا فقط گفتار آنان را تکرار می نمودند بلکه برعکس چنانکه شیوهٔ اهل علم است گفتار گذشتگان را منبع و اصل اندیشهٔ خود قرار می دادند و جای جای، بر افکار آنان خرده می گرفتند تاعلم و دانش هر چه بیشتر پاک تر و مصفّاتر گردد. مثلاً ملّامهدی نراقی در جایی بطور صریح می گوید:

«گمان مبرکه من جمودی بر پذیرفتن فرقه ای خاص از صوفیان و اشراقیان و مشائیان دارم، بلکه در یک دست من برهانهای قاطع و در دستی دیگر، قطعیّات صاحب وحی و حامل قرآن است؛ و پیشوای من این حقیقت است که، واجب الوجود دارای شریف ترین نحوهٔ صفات و افعال است و من خود را ملزم به این ادلّهٔ قاطعه می دانم هر چند که با قواعد یکی از این گروههای یادشده مطابقت نداشته باشد.»

او در جای دیگر میگوید:

«این بود آنچه که در توجیه کلام برهان ابنسینا یاد کردم اگر مراد او همین است فبهاالمطلوب و گرنه آن را رد میکنیم و گوش به آن سخن فرا نمی دهیم؛ زیرا بر ما واجب نیست که آنچه در بین الدفتین شفا و برهان آمده قبول و تصدیق نمائیم.»

این دوره که امتداد زمانی آن به جهار صد سال بالغ می گردد و به دورهٔ حکمت اشتهار دارد و بزرگان آن را اصحاب حکمت متعالیه می خوانند از ادوار بسیار درخشان فلسفهٔ اسلامی است زیرا در این دوره حکیمان کوشیده اند از جهتی از میراث اساطین حکمت باستان همچون سقراط و افلاطون و ارسطو و شارحان ارسطو همچون ثامسطیوس و اسکندر افردویسی حداکثر بهره برداری را به کنند و با کمک از منقولات شیخ یونانی یعنی پلوتاینوس (= پلوتن) که نزد آنان به عنوان اثولوجیای ارسطو شناخته شده بود، خشکی فلسفهٔ را با عرفان ذوقی چاشنی بزنند و از جهتی دیگر آراء و اندیشههای

مشّائیان اسلامی همچون فارابی و ابنسینا را به محک بررسی درآورند و آن را با نو آوریهای شیخ اشراق شهابالدین سهروردی تلطیف سازند.اینان اندیشههای کلامی اشعری و غزّالی و فخر رازی را مورد نقد و بررسی قرار دادند و بیشتر بر آراء و اندیشههای خواجه نصیرالدین طوسی که از او به عنوان خاتم بَرِعةالمحقّقین یاد می شد تکیه کردند. خواجه اندیشههای فلسفی -کلامی را از حشو و زوائد پرداخته و مجرّد ساخته و کتاب تجریدالعقائد را به عنوان دستور نامهای برای اندیشهٔ درست خداشناسی و جهانشناسی مدوّن کرده بود که دانشمندان پس از او متجاوز از صد شرح و تعلیقه بر آن نگاشتند.

این مکتب فلسفه که معمولاً از آن تعبیر به «مکتب الهی اصفهان» می شود برای آن که کرسی حکمت در شهر معنوی و روحانی اصفهان قرار داشته و از اقطار عالم اسلامی طالبان علم و معرفت بدان شهر دانش و مدینهٔ حکمت روی می آورده اند، مورد غفلت جهان علم قرار گرفته است و فقط در این اواخر خاور شناس معروف پروفسور هانری کربن با همکاری بازماندهٔ گذشتگان استاد سیّد جلال الدّین آشتیانی موفّق شد که برگزیده ای از آثار معروف ترین چهره های این دوره را در مجموعه ای چهار جلدی تحت عنوان: منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران از عصر میرداماد و میرفندرسکی تا زمان حاضر به اهل علم معرفی کنند. در این مجموعه است که اندیشه های حکیمانی همچون میرداماد و میرفندرسکی و ملاصدرا و ملا رجبعلی تبریزی و ملا عبدالرّزاق لاهیجی و حسین خوانساری و ملا شمسای گیلانی و سیداحمد علوی عاملی و فیض کاشانی و قوام الدّین رازی و قاضی سعید قمی و ملا نعیمای طالقانی و ملا صادق اردستانی و ملامهدی نراقی و مانند آنان معرفی گردیده است. بخش الهیّات و جوهر و عرض از شرح غررالفرائد یعنی شرح منظومهٔ حکمت سبزواری که به وسیلهٔ این کمترین (= مهدی محقق) و پروفسور ایزوتسو به زبان انگلیسی ترجمه و در نیویورک چاپ شد

نشان دهندهٔ این حقیقت بود که حکیمان سابق بر او چه کوششهایی را در هموار ساختن اندیشه متحمّل شده اند تا حکیم سبزوار توانسته است با نظم و نثر اندیشه های خود را که نتیجه و نقاوهٔ اندیشه های سَلَف صالح او بوده در دسترس جویندگان حکمت قرار دهد. کوششهایی که در سه دههٔ اخیر در مراکزی همچون مؤسّسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران ـ دانشگاه مکگیل و انجمن حکمت و فلسفه به عمل آمد کمکی شایان توجّه به شناخت این دوره کرد و برخی از مجامع علمی هم مانند کنگرهٔ حاج ملّاهادی سبزواری و کنگرهٔ ملّاصدرا و آثاری که به وسیلهٔ برخی از استادان دانشگاه و علمای حوزه تألیف گردید در این امرکمک کرد.

هدف کنگرهای که در سال جاری با همکاری برخی از مراکز علمی تحت عنوان قرطبه و اصفهان تشکیل میگردد آن است که اوّلاً اندیشهٔ نادرستی راکه غربیان و به تَبَع آنان دانشمندان کشورهای عربی اظهار داشته اند مبنی بر اینکه پس از ابن رشد دانشمند اندلسی ستارهٔ اندیشه های فلسفی و تفکّر عقلی در جهان اسلام رو به افول نهاد، از چهرهٔ تاریخ فلسفهٔ اسلامی زدوده گردد و یا معرّفی برخی از چهره های درخشان این دوره که تاکنون در گوشه های فراموشی مانده، ممیزّات حکمت متعالیه به دوستداران علوم معقول و اهل فلسفه و عرفان نمایانده شود.

در خرداد سال ۱۳۷۸ که همایشی تحت عنوان: اهمیّت و ارزش میراث علمی اسلامی ـ ایرانی به مناسبت سی امین سال تأسیس مؤسّسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران ـ دانشگاه مکگیل برگزار گردید شرکتکنندگان داخلی و خارجی متّفقاً اظهار داشتند که لازم است کوششی جدّی دربارهٔ معرّفی آن بخش از تاریخ اندیشه و تفکّر علمی وفلسفی در ایران که جهان علم از آن ناآگاه است به عمل آید و این در ارتباط با این حقیقت است که غربیان میگویند: «چراغ اندیشه و تفکّر فلسفی پس از ابن رشد متوفّی معری (در لاتین هموری (در لاتین (Averroes)) در جهان اسلام خاموش گردیده است» و در نتیجه

پرده روی چندین قرن تلاش و کوشش دانشمندان ایرانی بویژه در دوران تشیّع این کشور که مرکز آن اصفهان بوده کشیده شده است و این مطلب به صورتهای مختلف در آثار دانشمندان اروپایی و مسلمان بچشم میخورد که چند نمونه از آن یاد میگردد:

دكتر اكرم زعيتر در مقدّمهٔ ترجمهٔ كتاب ابن رشد و الرّشدّية ارنست رنان فرانسوى مى گويد: «انّ الدّراسات الفلسفيّة عندالعرب ختمت بابن رشد».

پروفسور هانری کربن در کتاب فلسفهٔ ایرانی و فلسفهٔ تطبیقی خود میگوید: «تاریخ نویسان غربی فلسفه مدّتهای مدیدی گمان کرده اند که با تشییع جنازهٔ ابن رشد در سال ۱۱۹۸ میلادی در قرطبه، فلسفهٔ اسلامی نیز روی در نقاب خاک کشید».

پروفسور ژوزف فان اس در مقدّمهٔ بیستگفتار از مهدی محقّق میگوید: «فلسفهٔ ایرانی دورهٔ صفویهٔ که توسّط متفکّران بزرگ مکتب اصفهان تکامل یافته است عملاً ناشناخته مانده است».

برپایهٔ آنچه که یاد شد پایهریزی فکری برگزاری همایشی در سطح بینالمللی تحت عنوان قرطبه و اصفهان به تدریج نهاده شد که اکنون به تحقّق نزدیک گردیده است. هر چند که بانی اصلی این همایش انجمن آثارومفاخرفرهنگی و مؤسّسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه تهران دانشگاه مکگیل بود ولی پس از ارائه این اندیشه مراکزی دیگر همچون مرکز بینالمللی گفتگوی تمدّنها و مرکز فرانسوی تحقیقات ایرانی و چند نهاد دیگر به یاری ما برخاستند و به موازات تهیّه مقدّمات همایش توفیق یافتیم برخی از آثار علمی را نیز به مناسبت و به نام همین همایش آماده چاپ سازیم که به جهت برخی از مشکلات و مضایق نتوانستیم آن را در همایش عرضه داریم و امیدواریم که این کتابها به تدریج چاپ و در دسترس اهل علم قرار گیرد.

امید است که با مباحثی که در این همایش مطرح میگردد و مطالبی که از این کتابها بدست می آید زمینه ای تازه برای بازنگری فلسفهٔ اسلامی به وجود آید که با آن فصلی

جدید برای تاریخ فلسفه در جهان اسلام گشوده گردد، و همچنین طلّاب و دانشجویانی که طالب مواد تازه ای برای پژوهشها و تحقیقات خود هستند از نتایج این همایش بهره برداری کنند و این همایش انگیزه و مقدّمه ای باشد تا در همهٔ شهرها و روستاهای کشور ما که در طیّ تاریخ متفکّران و اندیشمندانی را در خود پرورانده، مجامع و محافلی بر این نَسَق برقرار و یاد آن بزرگان گرامی داشته شود و آثار آنان مورد بررسی و نشر قرار گیرد و امتیازات آن آثار به جامعهٔ علمی داخلی و خارجی معرّفی گردد. تحقّق این هدف عالی و مقدّس زمینه ای تازه را برای اندیشه و تفکّر نسل جوان آماده خواهد ساخت تا توجّه خود را به فرهنگی معطوف دارند که شرقی صرف و غربی محض نباشد بلکه آمیخته ای باشد از اندیشه های نو و کهن و گزینه ای از آنچه که نیازهای جان وتن را برآورده کند و سعادت دنیا و آخرت را تأمین نماید. بعون اللّه تعالی و توفیقه

#### مهدى محقّق

رئیس هیأت مدیرهٔ انجمن آثارومفاخرفرهنگی رئیس همایش بین المللی قرطبه و اصفهان اوّل اردیبهشت ماه جلالی ۱۳۸۱

## فصل

الفقه فى اللّغة: الفهمُ و في الاصطلاح هو: العلم بالأحكام الشّرعية الفرعيّة عن أدلّتها التفصيليّة. فخرج بالتّقييد بالأحكام العلمُ بالذّوات كزيد مثلاً، و بالصّفات ككرمه و شجاعته، و بالأفعال ككتابته و خياطته. و خرج بالشّرعيّة غيرُها كالعقليّة الحضة واللّغويّة. و خرج بالفرعيّة الأصوليّة. و بقولنا: «عن أدلّتها» علم الله سبحانه، و علم الملائكة والأنبياء، و خرج بالتفصيليّة علم المقلّد فى المسائل الفقهيّة؛ فإنّه مأخوذ من دليل إجماليّ مطّرد فى جميع المسائل؛ و ذلك لأنّه إذا علم أنّ مأخوذ من دليل إجماليّ مطّرد فى جميع المسائل؛ و ذلك لأنّه إذا علم أنّ الله تعالى في حقّه، يعلم بالضّرورة أنّ ذلك الحكم المعيّن هو حكم الله تعالى في حقّه، يعلم بالضّرورة أنّ ذلك الحكم المعيّن هو حكم الله سبحانه فى حقّه. و هكذا يفعل فى كلّ حكم يرد عليه.

و قد اورد على هذا الحدّ: أنّه إن كان المراد بالأحكام البعض لم يطّرد؛ للخول المقلّد إذا عرف بعض الأحكام كذلك؛ لأنّا لانريد به العاميّ، بل من لم يبلغ رتبة الاجتهاد. و قد يكون عالماً متمكّناً من تحصيل ذلك،

لعلوّ رتبته فى العلم، مع أنّه ليس بفقيه في الاصطلاح. و إن كان المراد بها الكلّ لم ينعكس؛ لخروج أكثر الفقهاء عنه، إن لم يكن كلّهم؛ لأنّهم لايعلمون جميع الأحكام، بل بعضها أو أكثرها.

ثمّ إنّ الفقه أكثره من باب الظّنّ؛ لابتنائه غالباً على ما هو ظنيّ الدّلالة أوالسّند. فكيف أطلق عليه العلم.

والجواب: أمّا عن سؤال الأحكام، فبأنّا نختار أوّلاً: أنّ المراد البعض. والجواب: أمّا على القول بعدم قولكم: «لايطّرد لدخول المقلّد فيه»، قلنا: ممنوع؛ أمّا على القول بعدم تجزّي الاجتهاد، فظاهر؛ إذا لا يتصوّر على هذاالتّقدير، انفكاك العلم ببعض الأحكام كذلك عن الاجتهاد؛ فلا يحصل للمقلّد، و إن بلغ من العلم ما بلغ. و أمّا على القول بالتّجزّي، فالعلم المذكور داخل في الفقه، و لاضير فيه؛ لصدقه عليه حقيقةً و كون العالم بذلك فقيهاً بالنّسبة إلى ذلك المعلوم اصطلاحاً و إن صدق عليه عنوان التّقليد بالاضافة إلى ماعداه.

ثمّ نختار ثانياً: أنّ المراد بها الكلّ \_كها هُوَ الظّاهر؛ لكونها جمعاً مُحليً باللّام، و لاريب أنّه حقيقة في العموم قولكم: «لاينعكس لخروج أكثر الفقهاء عنه»، قلنا: ممنوع، إذا لمراد بالعلم بالجميع التّهيّؤ له، وهو أن يكون عنده ما يكفيه في استعلامه من الما خذ والشّرائط، بأن يرجع إليه، فيحكم. و إطلاق «العلم» على مثل هذا التّهيّؤ شايع في العرف؛ فإنّه يقال مه

في العرف: «فلان يعلم النّحو» مثلاً، ولايراد أنّ مسائله حاضرة عنده على التّفصيل. و حينئذٍ فعدم العلم بالحكم في الحال الحاضر لاينافيه.

و أمّا عن سؤال الظّنّ، فيحمل «العلم» على معناه الأعمّ، أعني ترجيح أحد الطّرفين، وإن لم يمنع من النّقيض، وحينئذٍ فيتناول الظّنّ. و هذا المعنى شايع في الاستعمال، سمّا في الأحكام الشّرعيّة.

و ما يقال في الجواب أيضاً \_ من أنّ الظّنّ في طريق الحكم، لافيه نفسه، وظنيّة الطّريق لاتنافي علميّة الحكم \_ فضعفه ظاهر عندنا. و أمّا عندالمصوّبة القائلين بأنّ كلّ مجتهد مُصيب \_ كها سيأتي الكلام فيه، إن شاء الله تعالى، في بحث الاجتهاد \_ فله وجه. و كأنّه لهم. و تبعهم فيه من لا يوافقهم على هذا الأصل، غفلةً عن حقيقة الحال.

**(**Y)

# فصل

17

و اعلم: أنّ لبعض العلوم تقدّماً على بعض، إمّا لتـقدّم مـوضوعه، أو لتقدّم غايته، أو لاشتاله على مـبادي العـلوم المـتأخّرة، أو لغـير ذلك منالامور الّتي ليس لهذا موضع ذكرها.

و مرتبة لهذا العلم متأخّرة عن غيره، بالاعتبار الثّالث؛ لافتقاره إلى سائر العلوم و استغنائها عنه.

١٨ أمّا تأخّره عن علم الكلام، فلأنّه يبحث في هذاالعلم عن كيفيّة

التّكليف، و ذلك مسبوق بالبحث في معرفة نفس التّكليف و المكلّف.

و أمّا تأخّره عن علم اصول الفقه، فظاهر، لأنّ هذا العلم ليس ضروريّاً، بل هو محتاج إلى الاستدلال، و علم اصول الفقه متضمّن لبيان م كيفيّة الاستدلال.

و من هذا يظهر وجه تأخّره عن علم المنطق أيضاً، لكونه متكفّلاً ببيان صحة الطّرق و فسادها.

و أمّا تأخّره عن علم اللّغة و النّحو والتّصريف، فلأنّ من مبادي هذا العلم الكتاب والسّنّة، و احتياج العلم بهما إلى العلوم الثّلاثة ظاهر. فهذه هي العلوم التّى يجب تقدّم معرفتها عليه في الجملة. ولبيان مقدار الحاجة منها محلّ آخر.

(٣)

فصل

و لابد لكل علم أن يكون باحثاً عن امور لاحقة لغيرها. و تسمّىٰ تلك الامور مسائله، و ذلك الغير موضوعه. و لابد له من مقدمات يتوقّف الاستدلال عليها، و من تصوّرات الموضوع و أجزائه و جزئيّاته. و يسمّىٰ مجموع ذلك بالمبادى.

17

و لمّا كانالبحث في علم الفقه عن الأحكام الخمسة، أعني: الوجوب، و النّدب، و الإباحة، و الكراهة، والحرمة؛ و عن الصّحّة والبطلان، من حيث من كونها عوارض لأفعال المكلّفين، فللجرم كان موضوعه هو أفعال المكلّفين، من حيث الاقتضاء والتّخيير. و مباديه ما يتوقّف عليه من القدّمات، كالكتاب و السّنة والاجماع، و من التّصوّرات، كمعرفة الموضوع و أجزائه و جزئيّاته؛ و مسائله هي المطالب الجزئيّة المستدلّ عليها فيه.

المقصد الثّانى في تحقيق مههّات المباحث الاصوليّة الّتي هي الاساس لبنا الأحكام الشّرعيّة

و فيه مطالب:

المطلب الأوّل في نبذة من مباحث الألفاظ

#### تقسيم

اللّفظ والمعنىٰ، إن اتّحدا، فإمّا أن يمنع نفسُ تصوّر المعنى من وقوع ٣ الشّركة فيه، و هوالجزئيّ؛ أولا يمنع، و هوالكلّيّ. ثمّ الكلّيّ: إمّا أن يتساوىٰ معناه في جميع موارده، و هوالمتواطى؛ أو يتفاوت، و هوالمشكّك.

وإن تكثّرا، فالألفاظ متباينة، سواء كانت المعاني متّصلة كالذّات ع والصّفة، أو منفصلة كالضّدّين.

و إن تكثّرت الألفاظ واتّحدالمعني فهي مترادفة.

و إن تكثّرت المعانى و اتّحداللّفظ من وضع واحد، فهوالمشترك. و إن اختصّ الوضع بأحدها، ثمّ استعمل في الباقي، من غير أن يغلب فيه، فهوالحقيقة والجاز. و إن غلب، و كان الاستعمال لمناسبة، فهوالمنقول اللّغوي، أوالسّرعي، أوالعرفيّ. و إن كان بدون المناسبة فهوالمرتجل.

(a)

### أصل

لاريب في وجود الحقيقة اللُّغويّة والعرفيّة. وأمّا الشّرعيّة، فقد اختلفوا في ١٥

إثباتها و نفيها. فذهب إلى كلِّ فريقٌ. وقبل الخوض في الاستدلال، لابـدّ من تحرير محلّ النزاع.

ونقول: لانزاع في أنّ الألفاظ المتداولة على لسان أهل الشّرع، المستعملة في خلاف معانيها اللّغويّة، قد صارت حقائق في تلك المعاني، كاستعمال «الصّلاة» في الأفعال الخصوصة، بعد وضعها في اللّغة للدّعاء، و استعمال «الزّكاة» في القدر الخرج من المال، بعد وضعها في اللّغة للنّموّ، و استعمال «الحجّ» في أداء المناسك الخصوصة، بعد وضعه في اللّغة لمطلق القصد. و إنّما النّزاع في أنّ صيرورتها كذلك، هل هي بوضع الشّارع و تعيينه إيّاها بازاء تلك المعاني بحيث تدلّ عليها بغير قرينة، لتكون حقائق شرعيّة فيها، أو بواسطة غلبة هذه الألفاظ في المعاني المذكورة في لسان أهل الشّرع، و إنّما استعملها الشّارع فيها بطريق الجاز بمعونة لسان أهل الشّرع، و إنّما استعملها الشّارع فيها بطريق الجاز بمعونة القرائن، فتكون حقائق عرفيّة خاصّة، لا شرعيّة.

و تظهر ثمرة الخلاف فيا إذا وقعت مجرّدة عن القرائن في كلام الشّارع؛ فإنّها تحمل على المعاني المذكورة بناءً على الأوّل، وعلى اللّغويّة بناءً على الثّاني. و أمّا إذا استعملت في كلام أهل الشّرع، فانّها تحمل على الشّرعي بغير خلاف.

احتج المثبتون: بأنّا نقطع بأنّ «الصّلاة» اسم للرّكعات المخصوصة بما احتج المثبتون: بأنّا نقطع بأنّ «الزّكاة» لأداء مالٍ مخصوص، و

«الصّيام» لامساك مخصوص، و«الحجّ» لقصد مخصوص. و نقطع أيـضاً بسبق هذه المعانى منها إلى الفهم عند إطلاقها، و ذلك علامة الحقيقة. ثمّ انّ هذا لم يحصل إلّا بتصرّف الشّارع و نقله لها إليها، و هو معنى الحـقيقة الشّر عنة.

و أورد عليه: أنّه لايلزم من استعمالها في غير معانيها أن تكون حقائق شرعيّة، بل يجوز كونها مجازات.

ورد بوجهين: أحدُهما: أنه إن أريد بمجازيتها: أن الشّارع استعملها في غير معانيها، لمناسبة المعنى اللّغوي، ولم يكن ذلك معهوداً من أهل اللّغة، ثم اشتهر، فأفاد بغير قرينة، فذلك معنى الحقيقة الشّرعيّة، وقد بتب المدّعيٰ؛ و إن أريد بالمجازيّة: أنّ أهل اللّغة استعملوها في هذه المعاني والشّارع تبعهم فيه، فهو خلاف الظّاهر؛ لأنّها معانٍ حدثت، و لم يكن أهل اللّغة يعرفونها، و استعمال اللّفظ في المعنى فرع معرفته.

و ثانيهما: أنّ هٰذه المعاني تفهم من الألفاظ عند الإطلاق بغير قرينة. ولو كانت مجازات لغويّة، لما فهمت إلاّ بالقرينة.

و في كلا هٰذين الوجهين مع أصل الحجّة بحث.

أمّا في الحجّة، فلأنّ دعوى كونها أساء لمعانيها الشّرعيّة لسبقها منها إلى الفهم عند إطلاقها، إن كانت بالنّسبة إلى إطلاق الشّارع فهي ممنوعة. و إن كانت بالنّظر إلى إطلاق أهل الشّرع فالّذي يلزم حينئذٍ هو كونها حقائق مه

10

عرفيّة لهم، لاحقايق شرعيّة.

و أمّا فى الوجه الأوّل، فلأنّ قوله: «فذلك معنى الحقيقة الشّرعيّة» منوع، إذا لاشتهار و الإفادة بغير قرينة إنّا هو فى عرف أهل الشّرع، لا في إطلاق الشّارع. فهي حينئذ حقيقة عرفيّة لهم، لاشرعيّة.

و أمّا فى الوجه الثّانى، فلما أوردناه على الحجّة، من أنّ السّبق إلى الفهم بغير قرينة إنّا هو بالنّسبة إلى المتشرّعة لا إلى الشّارع. حجّة النّافين و جهان:

الأوّل: أنّه لو ثبت نقل الشّارع هذه الألفاظ إلى غير معانيها اللّغوية، لفهّمها المخاطبين بها، حيث أنّهم مكلّفون بما تتضمّنه. و لاريب أنّالفهم شرط التّكليف. و لو فهمهم إيّاها، لنقل ذلك إلينا، لمشاركتنا لهم في التّكليف. ولو نقل، فإمّا بالتّواتر، أو بالآحاد. والأوّل لم يوجد قطعاً، و إلاّ لما وقع الخلاف فيه. والثّاني لا يفيدالعلم. على أنّ العادة تقتضي في مثله بالتّواتر.

الوجه الثانى: أنّها لو كانت حقائق شرعيّة لكانت غير عربيّة، واللّازم مه باطل، فالملزوم مثله. بيان الملازمة: أنّ اختصاص الألفاظ باللّغات إغّا هو بحسب دلالتها بالوضع فيها. والعرب لم يضعوها؛ لأنّه المفروض، فلا تكون عربيّة. و أمّا بطلان اللرّزم، فلانّه يلزم أن لايكون القرآن عربيّاً؛ لاشتاله عليها، و ما بعضه خاصّة عربيّ لايكون عربيّاً كلّه. و قد قال الله

سبحانه: «إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرآناً عَربيّاً».

و أُجيب عن الأوّل: بأن فهمّها لهم ولنا باعتبار الترّديد بالقرائن، كالأطفال يتعلّمُون اللّغات من غير أن يصرّح لهم بوضع اللّفظ للمعنى؛ إذ هو ممتنع بالنّسبة إلى من لا يعلم شيئاً من الألفاظ. و لهذا طريق قطعيّ لاينكر. فإن عنيتم بالتّفهيم و بالنّقل: ما يتناول هذا، منعنا بطلان اللّازم، وإن عنيتم به: التّصريح بوضع اللّفظ للمعنى، منعنا الملازمة.

و عن الثّاني: بالمنع من كونها غير عربيّة. كيف، و قد جعلها الشّارع حقائق شرعيّة في تلك المعاني مجازات لغويّة في المّعنى اللّغويّ؛ فإنّ الجازات الحادثة عربيّة، وإن لم يصرّح العرب بآحادها، لدلالة الاستقراء على تجويزهم نوعها. و مع التّنزّل، نمنع كون القرآن كلّه عربيّاً، والضّمير في «إنّا أنز لناه» للسّورة، لا للقرآن، و قد يطلق «القرآن» على السّورة و على الآية.

فان قيل: يصدق على كلّ سورة و آية أنّها بعض القرآن، و بعض الشّيء لا يصدق عليه أنّه نفس ذلك الشّيء.

قلنا: هذا إنّما يكون فيها لم يشارك البعض الكلّ في مفهوم الاسم، ١٥ كالعشرة، فإنّها اسم لمجموع الآحاد المخصوصة، فلا يصدق على البعض، بخلاف نحوالماء، فانّه اسم للجسم البسيط البارد الرّطب بالطّبع، فيصدق على الكلّ و على أيّ بعض فرض منه، فيقال: هذا البحر ماء، و يراد بالماء

مفهومه الكلّيّ و يقال: إنه بعض الماء، و يراد به مجموع المياه الذي هو أحد جزئيّات ذلك المفهوم. والقرآن من هذا القبيل، فيصدق على السّورة أنّها قرآن و بغض من القرآن، بالاعتبارين، على أنّا نقول: إنّ القرآن قد وضع محسب الاشتراك للمجموع الشّخصيّ وضعاً آخر، فيصح بهذا الاعتبار أن يقال: السّورة بعض القرآن.

إذا عرفت هذا، فقد ظهر لك ضعف الحجّتين.

والتّحقيق أن يقال: لاريب في وضع هذه الألفاظ للمعاني اللّغويّة، و كونها حينئذ حقائق فيها لغة، ولم يعلم من حال الشّارع إلاّ أنّه استعملها في المعاني المذكورة. أما كون ذلك الاستعال بطريق النّقل، أو انّه غلب في زمانه و اشتهر حتى أفاد بغير قرينة، فليس بمعلوم؛ لجواز الاستناد في فهم المراد منها إلى القرائن الحاليّة أوالمقاليّة؛ فلا يبقى لنا وثوق بالإفادة مطلقاً. و بدون ذلك لايثبت المطلوب. فالترّجيح لمذهب النافين، و إن كان المنقول من دليلهم مشاركاً في الضّعف لدليل المثبتين.

(8)

## اصل

10

الحق أنّ الاشتراك واقع في لغة العرب. وقد أحاله شِرذِمة. و هو شاذّ ضعيف لا يُلتفت إليه.

١٨ ثمّ إنّ القائلين بالوقوع اختلفوا في استعماله في أكثر من معنى إذا كان

الجمع بين ما يستعمل فيه من المعاني ممكناً؛ فجوّزه قوم مطلقاً، و منعه آخرون مطلقاً، و فصّل ثالث: فمنعه في المفرد و جوّزه في التّثنية والجمع، و رابع: فنفاه في الإثبات و أثبته في النّف.

ثمّ اختلف الجورون؛ فقال قوم منهم: إنّه بطريق الحقيقة. و زاد بعض هؤلاء: أنّه ظاهر في الجميع عندالتّجرّد عن القرائن؛ فيجب حمله عليه حينئذٍ. و قال الباقون: إنّه بطريق الجاز.

والأقوى عندي جوازه مطلقاً، لكنّه في المفرد مجاز، و في غيره حقيقة. لنا على الجواز: انتفاء المانع، بما سنبيّنه: من بطلان ما تمسّك به المانعون، و على كونه مجازاً في المفرد: تبادر الوحدة منه عند إطلاق اللّفظ، فيفتقر إرادة الجميع منه إلى إلغاء اعتبار قيدالوحدة. فيصير اللّفظ مستعملاً في خلاف موضوعه. لكنّ وجود العلاقة المصحّحة للتّجوّز أعنى: علاقة الكلّ والجزء يجوّزه، فيكون مجازاً.

فإن قلت: محل النزاع في المفرد هو استعمال اللفظ في كل من المعنيين بأن يرادبه \_ في إطلاق واحد - هذا و ذاك، على أن يكون كل منهما مناطاً للحكم و متعلقاً للإثبات والنّفي، لا في المجموع المركّب الّذي أحد المعنيين جزء منه. سلّمنا، لكن ليس كل جزء يصح إطلاقه على الكلّ، بل إذا كان للكلّ تركّب حقيقي و كان الجزء ممّا إذا انتفى انتفى الكلّ بحسب العرف أيضاً، كالرّقبة للإنسان، بخلاف الإصبع والظُّفر و نحو ذلك.

17

قلت: لم أرد بوجود علاقة الكلّ والجزء: أنّ اللّفظ موضوع لأحد المعنيين و مستعمل حينئذٍ في مجموعها معاً، فيكون من باب إطلاق اللّفظ الموضوع للجزء و إرادة الكلّ كما توهمه بعضهم، ليرد ما ذكرت. بل المراد: أنّ اللّفظ لمّا كان حقيقة في كلّ من المعنيين، لكن مع قيدالوحدة، كان استعماله في الجميع مقتضياً لإلغاء اعتبار قيدالوحدة كما ذكرناه، و اختصاص اللّفظ ببعض الموضوع له أعني: ما سوى الوحدة. فيكون من باب إطلاق اللّفظ الموضوع للكلّ و إرادة الجزء. و هو غير مشترط بشيء باب إطلاق اللّفظ الموضوع للكلّ و إرادة الجزء. و هو غير مشترط بشيء ممّا اشترط في عكسه، فلا إشكال.

ولنا على كونه حقيقة فى التّننية والجمع: أنّها فى قوّة تكرير المفرد بالعطف. والظاهر: اعتبار الاتّفاق في اللّفظ دون المعنى في المفردات؛ ألا ترىٰ أنّه يقال: «زيدان» و «زيدون»، و ما أشبه هذا مع كون المعنى الله في الآحاد مختلفاً. و تأويل بعضهم له بالمسمّىٰ تعسّف بعيدٌ. و حينئذ، فكما أنّه يجوز إرادة المعانى المتعددة من الألفاظ المفردة المتّحدة المتعاطفة، على أن يكون كلّ واحد منها مستعملاً في معنى بطريق الحقيقة، فكذا ما هو في قوّته.

احتج المانع مطلقاً: بأنّه لو جاز استعاله فيها معاً، لكان ذلك بطريق الحقيقة، إذا المفروض: أنّه موضوع لكلّ من المعنيين، و أنّ الاستعال في كلّ منها بطريق الحقيقة. و إذا كان بطريق الحقيقة، يلزم كونه مريداً

لأحدهما خاصة، غير مريد له خاصة، و هو محال.

بيان الملازمة: أنّ له حينئذٍ ثلاثة معان: هذا وحده، و هذا وحده، و هما معاً، وقد فرض استعاله في جميع معانيه، فيكون مريداً لهذا وحده، و لهذا وحده، و لهذا وحده، و لها معاً. وكونه مريداً لها معاً معناه: أن لايريد هذا وحده، و هذا وحده. فيلزم من إرادته لها. على سبيل البدليّة، الاكتفاء بكلّ واحد منها، وكونها مرادين على الانفراد؛ و من إرادة المجموع معاً عدّم الاكتفاء و بأحدهما، وكونها مرادين على الاجتاع. وهو ما ذكرنا من اللّازم.

والجواب: أنّه مناقشة لفظيّة؛ إذا لمراد نفس المدلولين معاً، لابقاؤه لكلّ واحد منفرداً. وغاية ما يمكن حينئذ أن يقال: إنّ مفهومي المشترك هما منفردين، فاذا استعمل في المجموع، لم يكن مستعملاً في مفهوميه، فيرجع البحث إلى تسمية ذلك استعمالاً له في مفهوميه، لا إلى إبطال أصل الاستعمال. وذلك قليل الجدوى.

واحتج من خصّ المنع بالمفرد: بأنّ التّثنية والجمع متعدّدان في التّقدير، فجاز تعدّد مدلوليها، بخلاف المفرد.

و أُجيب عنه: بأن التَّثنية والجمع إِنَما يـفيدان تـعدَّدالمـعني المسـتفاد مر من المفرد. فإن أفادالمفرد التَّعدَّد، أفاداه، و إِلاَّ، فلا.

و فيه نظر يعلم ممّا قلناه في حجّة ما اخترناه.

والحق أن يقال: إنَّ هذاالدُّليل إنَّا يقتضي نفي كـون الاسـتعمال المـذكور مم

بالنّسبة إلى المفرد حقيقة، و أمّا نني صحّته مجازاً حيث تـوجد العـلاقة المجوّزة له، فلا.

واحتج من خص الجواز بالنّفي: بأنّ النّفي يفيد العموم فيتعدّد، بخلاف الإثبات.

و جوابه: أنّ النّفي إنّما هو للمعنى المستفاد عندالإثبات؛ فإذا لم يكن عمتعدداً فمن أين يجيء التعدّد في النّفي؟

حجّة مجوّزيه حقيقة: أنّ ما وضع له اللّفظ واستعمل فيه هو كلّ من المعنيين، لا بشرط أن يكون وحده، و لا بشرط كونه مع غيره، على ما هو شأن الماهيّة لا بشرط شيء، و هو متحقّق في حال الانفراد عن الآخر والاجتاع معه فيكون حقيقة في كلّ منها.

والجواب: أنّ الوحدة تتبادر من المفرد عند إطلاقه، و ذلك آية المحقيقة. وحينئذٍ، فالمعنى الموضوع له فيه ليس هو الماهيّة لابشرط شيء، بل هي بشرط شيء. و أمّا فيا عداه فالمدّعيٰ حقّ، كما أسلفناه.

و حجة من زعم أنّه ظاهر في الجميع عندالتّجرّد عن القرائس، قوله من تعالى: «اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللّه يَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ والشَّمْسُ وَالقَمَرُ والنَّجُومُ والجِبالُ والشَّجَرُ والدّوابُّ وكثيرٌ مِن النّاسِ». فانّ السّجود من النّاس وضع الجبة على الأرض، و من غيرهم أمر مخالف السّجود من النّاس وضع الجبة على الأرض، و من غيرهم أمر مخالف لذلك قطعاً. و قوله: «إنَّ الله وَ مَلائكتَهُ يُصَلُّونَ عَلى النّبيّ». فان الصّلاة

من الله: المغفرة، و من الملائكة: الاستغفار. و هما مختلفان.

والجواب من وجوه:

أحدها: أنّ معنى السّجود فى الكلّ واحد، و هو: غاية الخضوع. و كذا م فى الصّلاة و هو الاعتناء باظهار الشّرف ولو مجازاً.

و ثانيها: أن الآية الأُولى بتقدير فعل، كأنّه قيل: «و يسجد له كثير من النّاس»، و الثّانية بتقدير خبر، كأنّه قيل: «إن الله يصلّى». و إنّما جاز فلم خالتقدير، لأنّ قوله: «يَسجُدُ له مَن في السَّمُواتِ»، و قوله: «وملائكته يُصَلّونَ» مقارن له، و هو مثل المحذوف، فكان دالاً عليه، مثل قوله:

نحنُ بما عِنْدَنَا وَ أَنْتَ بِمَا عِنْدُ دَکَ رَاضٍ وَالَّـراَّیُ مُخْــتَلِفٌ. و أَي نَحْن بما عندنا راضون. و على هذا، فيكون قد كرّر اللّفظ، مراداً به في كلّ مرّة معنى؛ لأنّ المقدّر في حكم المذكور. و ذلك جائز بالاتّفاق.

و ثالثها: أنّه و إن ثبت الاستعمال فلا يتعيّن كونه حقيقة، بل نقول: هو ١٦ مجاز، لما قدّمناه من الدّليل. و إن كان الجماز على خلاف الأصل. و لو سلّم كونه حقيقة، فالقرينة على ارادة الجميع فيه ظاهرة؛ فأين وجه الدّلالة على ظهوره في ذلك مع فقد القرينة، كما هو المدّعيٰ؟

#### (۷) أصل

واختلفوا في استعمال اللّفظ في المعنى الحقيقيّ والمجازيّ، كـاختلافهم في ١٨

استعمال المشترك في معانيه فمنعه قوم، و جوّزه آخرون. ثمّ اختلف المجوّزون فأكثرهم على أنّه مجاز. و رتّبا قيل بكونه حقيقة و مجازاً بالاعتبارين.

حجّة المانعين: أنّه لوجاز استعمال اللّفظ في المعنيين، للـزم الجـمع بـين المتنافيين. أمّا الملازمة، فلأنّ من شرط الجاز نصب القرينة المانعة عـن إرادة الحقيقة؛ و لهذا قال أهل البيان: إنّ الجاز ملزوم قرينة معاندة لإرادة الحقيقة، و ملزوم معاند الشّيء معاند لذلك الشّيء. و إلاّ لزم صدق الملزوم بدون اللّازم، و هو محال، و جعلوا هذا وجه الفرق بين الجاز والكناية. و حينئذ، فاذا استعمل المتكلّم اللّفظ فيها، كان مريداً لاستعماله فيا وضع له، باعتبار إرادة المعنى الحقيقيّ غير مريد له باعتبار إرادة المعنى الجازيّ، و هو ما ذكر من اللّازم. و أمّا بطلانه فواضح.

١٢ و حجّة المجوّزين: أنّه ليس بين إرادة الحقيقة و إرادة المجاز معاً منافاة. و إذا لم يكن ثُمّ منافاة لم يمتنع اجتماع الإرادتين عندالتّكلّم.

واحتجّوا لكونه مجازاً: بأنّ استعماله فيهما استعمال في غير ما وضع له اوّلاً؛ إذ لم يكن المعنى المجازيّ داخلاً في الموضوع له و هـ و الآن داخـل، فكان مجازاً.

واحتج القائل بكونه حقيقةً و مجازاً: بأنّ اللّفظ مستعمل في كلّ واحد من المعنيين. والمفروض أنّه حقيقة في أحدهما، مجاز في الآخر، فلكلّ

واحد من الاستعمالين حكمه.

و جواب المانعين عن حجّة الجواز، ظاهرٌ بعد ما قـرّروه في وجـه التّنافي.

و أمّا الحجّتان الأخيرتان، فها ساقطتان بعد إبطال الاولى. و تنزيد الحجّة على مجازيّته: بأنّ فيها خروجاً عن محلّ النّزاع؛ إذ موضع البحث هو استعمال اللّفظ فى المعنيين، على أن يكون كلّ منها مناطاً للحكم، و متعلّقاً للإثبات والنّفي، كما مرّ آنفاً في المشترك. و ما ذكر في الحجّة يدلّ على أنّ اللّفظ مستعمل في معنى مجازيّ شامل للمعنى الحقيقيّ والجازيّ على أنّ اللّفظ مستعمل في معنى مجازيّ شامل للمعنى الحقيقيّ والجازيّ الأوّل، فهو معنى ثالث لهما. و هذا ممّا لانزاع فيه؛ فانّ النّافي للصحّة يجوّز هوارادة المعنى الجازيّ الشّامل و يسمّى ذلك بـ «عموم الجاز»، مثل أن تريد بـ «وضع القدم» في قولك: «لا أضع قدمى في دار فلان» الدّخول، تريد بـ «وضع القدم» في قولك: «لا أضع قدمى في دار فلان» الدّخول، فيتناول دخولها حافياً و هو الحقيقة، و ناعلاً و راكباً، و هما مجازان.

والتّحقيق عندي في هذاالمقام: أنّهم إن أرادوا بالمعنى الحقيق الّذي يستعمل فيه اللّفظ حينئذ تمام الموضوع له حتى مع الوحدة الملحوظة في اللّفظ المفرد، كما علم في المشترك، كان القول بالمنع متوجّها، لان إرادة الجاز تعانده من جهتين: منافاتها للوحدة الملحوظة، و لزوم القرينة المانعة؛ و إن أرادوا به: المدلول الحقيق من دون اعتبار كونه منفرداً، كما قرّر في جواب حجّة المانع في المشترك، اتّجه القول بالجواز، لأن المعنى م

الحقيق يصير بعد تعريته عن الوحدة بجازياً للفظ؛ فالقرينة اللازمة للمجاز لا تعانده. وحيث كان المعتبر في استعال المشترك هو هذا المعنى، فالظّاهر اعتباره هنا أيضاً. و لعلّ المانع في الموضعين بناؤه على الاعتبار الآخر. وكلامه حينئذٍ متّجه، لكن قد عرفت أنّ النّزاع يعود معه لفظيّاً. ومن هنا يظهر ضعف القول بكونه حقيقة و مجازاً حينئذٍ، فإنّ المعنيّ الحقيق من هنا يظهر ضعف القول بكونه حقيقة و مجازاً حينئذٍ، فإنّ المعنيّ الحقيق لم يُرَد بكماله، و إنّما أريد منه البعض، فيكون اللّفظ فيه مجازاً أيضاً.

# المطلب الثّانى في الأوامر والنّواهي

و فیه بحثان:

البحث الأوّل في الأوامر

#### اصل

م صيغة «إفعل» و ما في معناها حقيقة في الوجوب في قط بحسب الله على الأقوى وفاقاً لجمهور الاصوليّين. و قال قوم: إنّها حقيقة في النّدب و قال فقط. و قيل: في الطّلب، و هو: القدر المشترك بين الوجوب والنّدب اشتراكاً علم الهدى رضى الله عنه: إنّها مشتركة بين الوجوب والنّدب اشتراكاً لفظيّاً في اللّغة، و أمّا في العرف الشّرعيّ فهي حقيقة في الوجوب في قط. و توقّف في ذلك قوم فلم يدروا، أ للوجوب هي أم للنّدب. و قيل: هي مشتركة بين ثلاثة أشياء: الوجوب، والنّدب، والإباحة. و قيل: هي للقدر المشترك بين هذه الثّلاثة و هو الإذن. و زعم قوم: أنّها مشتركة بين أربعة أمور، و هي الثّلاثة السّابقة، والتّهديد و قيل فيها أشياء أخر، لكنّها شديدة الشّذوذ، بيّنة الوهن، فلا جدوى في التّعرّض لنقلها.

لنا وجوه: الأوّل \_ أنّا نقطع بأنّ السيّد إذا قال لعبده: «إفعل كذا» فلم يفعل، عُدَّ عاصياً و ذمّه العقلاء معلّلين حسنَ ذمّه بمجرّد ترك الامتثال، و هو معنى الوجوب.

لايقال: القرائن على إرادة الوجوب في مثله موجودة غالباً، فلعلّه إنّما يفهم منها، لا من مجرّد الأمر.

لأنّا نقول: المفروض فيا ذكرناه انتفاء القرائن، فليقدّر كذلك، لوكانت سم في الماله في الماله في الماله في الماله الله في الوجدان يشهد ببقاء الذّمّ حينئذٍ عرفاً. و بنضميمة أصالة عدم النّقل إلى ذلك يتمّ المطلوب.

الثّاني \_قوله تعالى مخاطباً لابليس: «مَا مَنَعَك أَلَّا تَسجُدَ إِذْ أَمَر تُكَ». والمراد بالأمر: «اسْجُدُوا» في قوله تعالى: «و أَذْ قُلنَا لِلمَلائكَةِ: اسْجُدُوا لآدَمَ؛ فَسَجَدُوا إلّا إِبليسَ»؛ فانّ هذا الاستفهام ليس على حقيقته، لعلمه سبحانه بالمانع، و إنّا هو في معرض الإنكار و الاعتراض، و لولاأنّ صيغة باسْجُدُوا» للوجوب لماكان متوجّهاً.

الثّالث ـ قوله تعالى: «فليَحذَرِ الّذِينَ يُخَالِفُونَ عَن أَمْرِهِ أَنْ تُصيبَهُمْ فِتنَةُ أُو يُصِيبَهُم فِتنَةُ أُو يُصِيبَهُم عَذابٌ أَلِيمٌ»، حيث هدّد سبحانه مخالف الأمر، والتّهديد دليل ١٢ الوجوب.

فان قيل: الآية إنّما دلّت على أنّ مخالف الأمر مأمور بالحذر، ولا دلالة في ذلك على وجوبه إلاّ بتقدير كون الأمر للوجوب، و هو عين المتنازع فيه.

قلنا: هذالأمر للإيجاب و الإلزام قطعاً؛ إذ لامعنى لنـدب الحـذر عنالعذاب أو إباحته. و معالتّنزّل، فلا أقلّ من دلالته على حسن الحذر م حينئذ. و لاريب أنّه إنّما يحسن عند قيام المقتضى للعذاب؛ إذ لولم يوجد المقتضى، لكان الحذرُ عنه سفهاً و عبثاً. و ذلك محال على الله سبحانه. وإذا ثبت وجود المقتضى، ثبت أنّ الامر للوجوب، لأن المقتضى للعذاب هو مخالفة الواجب، لاالمندوب.

فان قيل: هذاالاستدلال مبنيّ على أنّ المراد بمخالفة الأمر ترك المأمور به، و ليس كذلك. بل المراد بها حمله على ما يخالفه بأن يكون للوجوب أوالنّدب، فيحمل على غيره.

قلنا: المتبادر إلى الفهم من المخالفة هو ترك الامتثال والإتيان بالمأمور به. و أمّا المعنى الّذي ذكر تموه فبعيد عن الفهم، غير متبادر عند إطلاق اللّفظ؛ فلا يصار إليه إلاّ بدليل. و كأنّها في الآية اعتبرت متضمّنة معنى الإعراض، فعدّيت بـ «عَنْ».

١٢ فإن قيل: قوله في الآية: «عَنْ أَمْرِهِ»، مطلق فلا يعم، والمدّعىٰ إفادته الوجوب في جميع الأوامر بطريق العموم.

قلنا: إضافة المصدر عند عدم العهد للعموم، مثل «ضَرُّبُ زَيدٍ» و «أَكُلُ عَمرٍو». و آية ذلك جواز الاستثناء منه، فانّه يصح أن يقال في الآية: فليحذر الذين يخالفون عن أمره إلاّ الأمر الفلاني. على أنّ الاطلاق كافٍ في المطلوب؛ إذ لوكان حقيقة في غيرالوجوب أيضاً، لم يحسن الذمّ والوعيد والتّهديد على مخالفة مطلق الأمر.

الرّابع: قوله تعالى: «و إذا قيل لَهُمُ ارْكَعُوا لا يَركَعُونَ»؛ فانّه سبحانه ذمّهم على مخالفتهم للأمر، ولولا أنّه للوجوب لم يتوجّه الذّم.

و قد اعترض أوّلاً بمنع كون الذّمّ على ترك المأمور به، بل على تكذيب ٣ الرّسل في التّبليغ، بدليل قوله تعالى: «وَيْلٌ يَومئذٍ للمُكذِّبينَ».

و ثانياً: بأنّ الصّيغة تفيد الوجوب عند انضام القرينة إليها إجماعاً، فلعلّ الأمر بالرّكوع كان مقترناً بما يقتضي كونه للوجوب.

و أُجيب عن الأوّل: بأنّ المكذّبين إمّا أن يكونوا هم الّذين لم يركعوا عقيب أمرهم به، أو غيرهم. فان كان الأوّل، جاز أن يستحقّوا الذّمّ بترك الرّكوع، والويل بواسطة التّكذيب، فانّ الكفّار عندنا معاقبون على الفروع كعقابهم على الأصول؛ و إن كانوا غيرهم لم يكن اثبات الويل لقوم بسبب تكذيبهم منافياً لذمّ قوم بتركهم ما أمروا به.

و عن الثّاني: بانّه تعالى ٰ رتّب الذّمّ على مجرّد مخالفة الأمر، فدلّ على أنّ ١٦ الاعتبار به، لا بالقرينة.

إحتج القائلون بأنّه للنّدب بوجهين:

أحدهما: قوله ـ صلّى الله عليه و آله ـ: «إذا أمَرْ تُكُمْ بِشَىءٍ فَأْتُوا مِنهُ مَا سُمَا الْمُعْتُمْ». وجه الدّلالة: أنّه ردّ الاتيان بالمأمور به إلى مشيّتنا، و هـو معنى النّدب.

وأُجيب بالمنع من ردّه إلى مشيّتنا، و إنّما ردّه إلى استطاعتنا، و هو معنى ١٨

الوجوب.

و ثانيها: أنّ أهل اللّغة قالوا: لافارق بين السّؤال و الأمر إلّا بالرّتبة؛ فانّ رتبة الآمر أعلى من رتبة السّائل؛ والسّؤال إنّا يدلّ على النّدب؛ فكذلك الأمر، إذ لو دلّ الأمر على الايجاب لكان بينها فرق آخر. و هو خلاف ما نقلوه.

و أجيب: أنّ القائل بكون الأمر للإيحاب، يقول: إنّ السّؤال يدلّ عليه أيضاً؛ لأنّ صيغة «إفعل» عنده موضوعة لطلب الفعل مع المنع من التّرك، و قد استعملها السّائل فيه. لكنّه لايلزم منه الوجوب؛ إذ الوجوب إنّا و يثبت بالشّرع، ولذلك لايلزم المسؤول القبول. و فيه نظر.

والتّحقيق: أنّ النّقل المذكور عن أهل اللّغة غير ثابت، بل صرّح بعضهم بعدم صحّته.

روالمستعملة عالى: «أقيمُوا الصَّلاة)»، و أُخرى في النّدب، كقوله: في الوجوب، كقوله تعالى: «أقيمُوا الصَّلاة)»، و أُخرى في النّدب، كقوله: «فَكاتِبُوهُم»، فان كانت موضوعة لكلّ منها لزم الاشتراك. أو لأحدهما فقط لزم الجاز؛ فيكون حقيقة في القدر المشترك بينها، و هو طلب الفعل، دفعاً للاشتراك و الجاز.

والجواب: أنّ الجاز، وإن كان مخالفاً للأصل، لكن يجب المصيرُ إليه إذا مدلّ الدّليل عليه. وقد بيّنا بالأدلّة السّابقة أنّه حقيقة في الوجوب

بخصوصه؛ فلابد من كونه مجازاً فيا عداه، و إلا لزم الاشتراك المخالف للأصل المرجوح بالنسبة إلى المجاز، إذا تعارضا. على أن المجاز لازم بتقدير وضعه للقدر المشترك أيضاً؛ لأن استعاله في كل واحد من المعنيين بخصوصه مجاز، حيث لم يوضع له اللفظ بقيد الخصوصية، فيكون استعاله فيه معها استعالاً في غير ما وضع له. فالمجاز لازم في غير صورة الاشتراك، سواء جُعِل حقيقةً و مجازاً، او للقدر المشترك. و مع ذلك والتجوّزُ اللاّزم بتقدير الحقيقة والمجاز أقلُّ منه بتقدير القدر المشترك؛ لأنه في الأوّل مختص بأحد المعنيين، و في النّاني حاصل فيها.

و رَبِّا تُـوُهِم تساويها، باعتبار أنّ استعاله في القدر المشترك و على الأوّل مجازٌ، فيكون مقابلاً لاستعاله في المعنى الآخـر عـلى التّاني، فيتساويان.

وليس كما تُوهم، لأنّ الاستعمال في القدر المشترك، إن وقع، فعلى غاية مه النّدرة والشّذوذ، فأين هو من اشتهار الاستعمال في كلّ من المعنيين و انتشاره. و إذا ثبت أنّ التّجوّز اللّازم على التّقدير الأوّل أقلّ، كان بالتّرجيح \_لولم يقم عليه الدّليل \_أحقّ.

احتج السيّد المرتضىٰ ـ رضى الله عنه ـ على أنّها مشتركة لغـة بأنّـه لاشــهة في الستعمال صيغة الأمـر فى الايجـاب والنّـدب مـعاً في اللّـغة، والتّعارف، والقرآن، والسّنّة، و ظاهر الاستعمال يقتضى الحـقيقة، و إنّمـا مـم

يُعدَلُ عنها بدليل.

قال: «و ما استعمال اللّفظة الواحدة في الشّيئين أوالأشياء إلاّكاستعمالها و في الشّيء الواحد في الدّلالة على الحقيقة».

واحتج على كونها حقيقة في الوجوب بالنسبة إلى العُرف الشّرعي: بحمل الصّحابة كلّ أمر ورد في القرآن أو السّنة على الوجوب، وكان يناظر بعضهم بعضاً في مسائل مختلفة، و متى أورد أحدهم على صاحبه أمراً من الله سبحانه أو من رسوله، \_صلّى الله عليه و آله \_لم يقل صاحبه هذا أمر، والأمر يقتضى النّدب، أو الوقف بين الوجوب والنّدب، بل اكتفوا في اللّزوم والوجوب بالظّاهر. و هذا معلوم ضرورة من عاداتهم و معلوم أيضاً: أنّ ذلك من شأن التّابعين لهم، و تابعي التّابعين. فطال ما اختلفوا و تناظروا، فلم يخرجوا عن القانون الّذي ذكرناه. و هذا يـدّل على قيام الحجّة عليهم بذلك حتى جرت عادتهم، و خرجوا عيّا يقتضيه مجرّد وضع اللّغة في هذا الباب.

قال \_ رحمد الله \_ : «و أمّا أصحابنا، معاشر الإماميّة، فلا يختلفون في الله و إن اختلفوا في أحكام لهذه الألفاظ في موضوع اللّغة، و لم يحملوا قطّ ظواهر لهذه الألفاظ إلاّ على ما بيّناه، و لم يتوقفوا على الأدلّة. و قد بيّنا في مواضع من كتبنا: أنّ إجماع أصحابنا حجّة».

١ والجواب عن احتجاجه الأوّل: أنّا قد بيّنا أنّ الوجوب هوالمتبادر من

إطلاق الأمر عُرفاً. ثمّ إنّ بحرّد استعمالها في النّدب لايقتضي كونه حقيقة ايضاً، بل يكون مجازاً؛ لوجود أماراته، وكونه خيراً من الاشتراك. وقوله: «إنّ استعمال اللّفظة الواحدة في الشّيئين او الأشياء كاستعمالها في الشّيء الواحد في الدّلالة على الحقيقة»، إنّما يصح إذا تساوت نسبة اللّفظة إلى الشّيئين أو الاشياء في الاستعمال، أمّا مع التّفاوت بالتّبادر وعدمه أو بما أشبه هذا من علامات الحقيقة والجاز، فلا. وقد بيّنا ثبوت علمه أن بالتّفاوت.

و أمّا احتجاجه على أنّه فى العُرف الشّرعيّ للوجوب، فيحقّق ما ادّعيناه، إذ الظّاهر أنّ حملهم له على الوجوب إنّا هو لكونه له لغة، و لأنّ مخصيص ذلك بعرفهم يستدعي تغيير اللّفظ عن موضوعه اللّغويّ، و هو مخالف للأصل. هذا، و لايذهب عليك أنّ ما ادّعاه في أوّل الحجّة، من استعمال الصّيغة للوجوب و النّدب في القرآن والسّنّة، منافٍ لما ذكره من ممل الصّحابة كلّ امر ورد في القرآن أو السّنّة على الوجوب، فتأمّل!.

احتج الذّاهبون إلى التّوقّف: بأنّه لو ثبت كونه موضوعاً لشيء من المعاني، لثبت بدليل. واللّازم منتفٍ؛ لأنّ الدّليل إمّا العقل، و لا مدخل الله، و إمّا النّقل، و هو إمّا الآحاد، و لا يفيد العلم، أوالتّواتر، والعادة تقتضي بامتناع عدم الاطّلاع على التّواتر ممّن يبحث و يجتهد في الطّلب. فكان الواجب أن لا يختلف فيه.

والجواب: منع الحصر؛ فانّ هيهنا قسماً آخر، و هو ثبوته بالأدلّة الّـتي قدّمناها، و مرجعها إلى تتبّع مظانّ استعمال اللّـفظ و الأمـارات الدّالّـة على المقصود به عند الاطلاق.

حجّة من قال بالاشتراك بين ثلاثة أشياء: استعماله فيها، على حذوما سبق في احتجاج السّيد ـ رحمه الله ـ على الاشتراك بـ ين الشّيئين. والجواب، الجواب.

و حجّة القائل بأنّه للقدرالمشترك بين الثّلاثة و هو الإذن، كحجّة من قال بأنّه لمطلق الطّلب: و هو القدر المشترك بين الوجوب و النّدب. و جوابها كجوابها.

واحتج من زعم أنّها مشتركة بين الأمور الأربعة بنحو ما تقدّم في احتجاج من قال بالاشتراك. و جوابه مثل جوابه.

17

#### فائدة

يستفاد من تضاعيف أحاديثنا المرويّة عن الأئمة عليهم السّلام نابّ استعمال صيغة الأمر في النّدب كان شايعاً في عرفهم، بحيث صار من الجازات الرّاجحة المساوى احتمالها من اللّفظ لاحتمال الحقيقة عند انتفاء المرجّح الخارجيّ؛ فيشكل التعلّق في اثبات وجوب أمر بمجرّد ورود الأمر به منهم عليهم السّلام -.

## أصل

الحق أنّ صيغة الأمر بمجرّدها، لا إشعارَ فيها بوحدة ولاتكرار، و إنّا تدلّ على طلب الماهيّة. و خالف في ذلك قوم فقالوا: بإفادتها التّكرار، و نزّلوها منزلة أن يقال: «إفعل أبداً»، و آخرون فجعلوها للمرّة من غير زيادة عليها، و توقّف في ذلك جماعة فلم يدروا لأيّهاهي.

لنا: أنّ المتبادر من الأمر طلبُ إيجاد حقيقة الفعل، والمرّة والتّكرار خارجان عن حقيقته، كالزّمان و المكان و نحو هما. فكما أنّ قول القائل: «إضْرِبْ» غير متناول لمكان ولا زمان و لا آلة يقع بها الضّرب، كذلك غير متناول للعدد في كثرة و لا قلّة. نعم لمّا كان أقلّ ما يمتثّل به الأمر هوالمرّة، لم يكن بدّ من كونها مرادة، و يحصل بها الامتثال، لصدق الحقيقة التي هي المطلوبة بالأمربها.

و بتقرير آخر: و هو أنّا نقطع بأنّ المرّة والتّكرار من صفات الفعل، أعني المصدر، كالقليل و الكثير: لأنّك تقول: اضربْ ضرباً قليلاً، أو كثيراً، أو مكرّراً، أو غير مكرّر، فتُقيّدُه بالصّفات المختلفة. و من المعلوم أنّ د الموصوف بالصّفات المتقابلة لا دلالة له على خصوصيّة شيء منها. ثمّ إنّه

لاخفاء فى أنّه ليس المفهوم من الأمر إلاّ طلب إيجاد الفعل أعنى المعنى المصدريّ؛ فيكون معنى «إضرب» مثلاً طلب ضرب مّا، فلا يدلّ على صفة الضّرب، من تكرار أو مرّة أو نحو ذلك.

و ما يقال: من أنّ هذا إنّما يدلّ على عدم إفادة الأمر الوحدة أوالتّكرار بالمادّة، فلِمَ لا يدلّ عليها بالصّيغة؟.

و فجوابه: أنّا بيّنا انحصار مدلول الصّيغة بمقتضى حكم التّبادر في طلب إيجاد الفعل. و أين هذا عن الدّلالة على الوحدة اوالتّكرار؟.

احتج الأوّلون بوجوه:

أحدها: أنّه لولم تكن للتّكرار، لما تكرّر الصّوم والصّلاة. و قد تكّررا قطعاً.

والثّاني: أنّ النّهي يقتضي التّكرار، فكذلك الأمر، قياساً عليه، بجامع ١٠ اشتراكها في الدّلالة على الطلب.

والثّالث: أنّ الأمر بالشّيء نهي عن ضدّه، والنّهي يمنع عن المنهيّ عنه داعًا؛ فيلزم التّكرار في المأمور به.

١٥ والجواب عن الأوّل: المنع من الملازمة؛ إذ لعلّ التكرار إنّما فهم من دليل آخر. سلّمنا، لكنّه معارض بالحجّ؛ فانّه قد أُمر به، و لاتكرار.

وعن الثّاني من وجهين: أحدهما \_أنّه قياس في اللّغة، و هو باطل، و إن الله عن الثّاني من وجهين: أحدهما \_أنّه قياس في الأحكام. و ثانيهما بيان الفارق، فانّ النّهي يقتضي انتفاء

الحقيقة، و هو إنّما يكون بانتفائها في جميع الأوقات، والأمر يقتضي إثباتها و هو يحصل بمرّة، و أيضاً التّكرار في الأمر مانع من فعل غير المأمور به. بخلافه في النّهي، إذ التّروك تجتمع و تجامع كلّ فعل.

وعن التّالث: بعد تسليم كون الأمر بالشّيء نهياً عن ضدّه، أو تخصيصه بالضّدّ العامّ و إرادة الترّك منه، مَنعُ كون النّهي الّذي في ضمن الأمر مانعاً عن المنهيّ عنه داعًا، بل يتفرّع على الأمر الّذي هو في ضمنه؛ فان كان ذلك داعًا فداعًا، و إن كان في وقت، فني وقت. مثلاً الأمر بالحركة داعًا يقتضي المنع من السّكون داعًا، والأمر بالحركة في ساعة يقتضي المنع من السّكون فيها، لا داعًا.

واحتج من قال بالمرّة بأنّه إذا قال السّيّد لعبده: «أُدخُلِ الدّارَ»، فدخلها مرّة عُدَّ ممتثلاً عرفاً، و لوكان للتّكرار لما عُدَّ.

والجواب: أنّه إنّما صار ممتثلاً، لأنّ المأمور به \_و هوالحقيقة \_حصل ١٢ بالمرّة، لا لأنّ الأمر ظاهر في المرّة بخصوصها، أذ لو كان كذلك لم يصدق الامتثال فيا بعدها. و لاريب في شهادة العُرف بأنّه لو أتى بالفعل مرّة ثانية و ثالثة لعُدَّ ممتثلاً و آتياً بالمأمور به. و ما ذاك إلّا لكونه موضوعاً للقدر ١٥ المشترك بين الوحدة و التّكرار، و هو طلب إيجاد الحقيقة، و ذلك يحصل بأيّها وقع.

واحتجّ المتوقّفون: بمثل ما مرّ، من أنّه لو ثبت، لثبت بدليل، والعقل لا مر

مدخل له، و الآحاد لا تفيد، و التّواتر يمنع الخلاف.

والجواب: على سَنَن ما سبق بمنع حصر الدّليل فيا ذكر؛ فانّ سبق المعنى اللهم من اللّفظ أمارة وضعه له، و عدمهُ دليلٌ على عدمه. و قد بيّنا أنّه لا يتبادر من الأمر إلاّ طلبُ إيجاد الفعل، و ذلك كافٍ في إثبات مثله.

(11)

أصل

ذهب الشيخ ـ رحمه الله ـ و جماعة إلى أنّ الأمر المطلق يقتضى الفور والتّعجيل؛ فلو أخرّ المكلّف عصى، و قال السّيّد ـ رحمه الله ـ هو مشترك بين الفور و الترّاخي؛ فيتوقّف في تعيين المراد منه على دلالة تـ دلّ عـ لى ذلك.

و ذهب جماعة، منهم المحقّق أبوالقاسم ابن سعيد، والعلّامة \_رحمهما الله ١٧ تعالى \_إلى أنّه لا يدلّ على الفور، و لا على التّراخي، بل على مطلق الفعل، و أيّهما حصل كان مُجزياً. و هذا هوالأقوى.

لنا: نظير ما تقدّم في التّكرار، من أنّ مدلول الأمر طلب حقيقة الفعل، والفور والتّراخي من صفات الفعل، فلا دلالة له عليهها.

حجّة القول بالفور أمورستّة:

١٨ الأوّل \_ أنّ السّيّد إذا قال لعبده: «اسقِنِي» فأخّر العبد السّقي من غير

عذر، عُدّ عاصياً، و ذلك معلوم من العرف. و لولا إفادته الفور، لم يُعدّ عاصياً.

و أجيب عنه: بأنّ ذلك إنّما يفهم بالقرينة؛ لأنّ العادة قاضية بأنّ طلب م السّقي إنّما يكون عندالحاجة إليه عاجلاً، و محلّ النّزاع ما تكون الصّيغة فيه مجرّدة.

الثّاني أنّه تعالى ذمّ إبليس \_ لعنه الله \_ على تـرك السّجود لآدم \_ على الله منعًك ألاّ تَسْجُدَ إذْ أَمَـرْتُك و لو لم عليه السّمر للفور لم يتوجّه عليه الذمّ، و لكان له أن يقول: «إنّك لم تأمرني بالبدار، و سوف أسجد».

والجواب: أنّ الذّمّ باعتبار كون الأمر مقيّداً بوقت معيّن. ولم يأت بالفعل فيه. والدّليل على التّقييد قوله تعالى: «فَإذا سوَّ يْتُهُ وَ نَفَختُ فيه مِن رُوحى فَقَعُوا لَهُ ساجِدينَ».

11

الثّالث أنّه لو شرع التّأخير لوجب أن يكون إلى وقت معيّن، واللّازم منتفٍ. أمّا الملازمة، فلأنّه لولاه لكان إلى آخر أزمنة الامكان اتّفاقاً، ولا يستقيم؛ لأنّه غير معلوم، والجهل به يستلزم التّكليف بالحال؛ إذ يجب على المكلّف حينئذٍ أن لا يؤخّر الفعل عن وقته، مع أنّه لا يعلم ذلك الوقت الّذي كلّف بالمنع عن التّأخير عنه. و أمّا انتفاء اللّازم فلأنّه ليس في الأمر إشعارٌ بتعيين الوقت، ولا عليه دليل من خارج.

والجواب: من وجهين: أحدهما \_النقض بما لو صرّح بجواز التّأخير؛ إذ لا نزاع في إمكانه. و ثانيهما \_ أنّه إنّما يلزم تكليف المحال لوكان التّأخير متعيّناً، إذ يجب حينئذٍ تعريف الوقت الّذي يؤخّر إليه. و أمّا إذا كان ذلك جائزاً فلا، لتمكّنه من الامتثال بالمبادرة: فلا يلزم التّكليف بالمحال.

الرّابع قوله تعالى: «وَ سَارِعُوا إلى مَغْفِرَة مِنْ رَبِّكُمْ»، فانّ المراد بالمغفرة سببها، و هو فعل المأمور به، لا حقيقتها، لأنَّها فعل الله سبحانه، فيستحيل مسارعة العبد إليها، و حينئذ فتجب المسارعة إلى فعل المأمور به. و قوله تعالى: «فَاسْتَبِقُوا الخَيراتِ»؛ فانّ فعل المأمور به من الخيرات؛ ه فيجب الاستباق إليه. و إنّما يتحقّق المسارعة و الاستباق بأن يفعل بالفور. وأجيب بأنّ ذلك محمول على أفضليّة المسارعة والاستباق، لاعلى وجوبها، و إلاّ لوجب الفور، فلا يتحقّق المسارعة والاستباق؛ لأنّهما إنَّما ١٢ يتصوّران في الموسّع دون المضيّق، ألا ترى أنّه لا يقال، لمن قيل له «صُمْ غَداً»، فصام: «إنّه سَارَعَ إلَيه وَاسْتَبَقَ». والحاصل: أنّ العرف قاضِ بأنّ الاتيان بالمأمور به في الوقت الذي لا يجوز تأخيره عنه لايسمّى مسارعة و استباقاً؛ فلابد من حمل الأمر في الآيتين على النّدب، و إلّا لكان مفاد الصّيغة فيهما منافياً لما تقتضيه المادّة. و ذلك ليس بجائز فتامّل!.

الخامس أنّ كلّ مخبر كالقائل: «زَيدٌ قَائِمٌ» وَ «عـمروٌ عَـالِمُ»، وكـلّ الخامس أنّ كلّ مخبر كالقائل: «هِيَ طَالِقٌ» و «أنْتَ حُرٌ»، إِنَّمَا يقصَد الزّمان الحاضر.

فكذلك الآمر، إلحاقاً له بالأعمّ الأغلب.

و جوابه: أمّا أوّلاً فبأنّه قياس فى اللّغة، لأنّك قِست الأمر في إفادته الفور على غيره من الخبر والإنشاء، و بطلانه بخصوصه ظاهر. و أمّا ثانياً فبالفرق بينها بأنّ الأمر لا يمكن توجّهه إلى الحال، إذا لحاصل لا يطلب، بل الاستقبال، إمّا مطلقاً، و إمّا الأقرب إلى الحال الّذي هو عبارة عن الفور، وكلاهما محتمل؛ فلا يصار إلى الحمل على الثّاني إلاّ لدليل. السّادس أنّ النّهي يفيد الفور، فيفيده الأمر؛ لأنّه طلب مثله. و أيضاً الأمر بالشّيء نهي عن أضداده، و هو يقتضى الفور بنحو ما مرّ فى التّكرار آنفاً

و جوابه: يعلم من الجواب السّابق؛ فلا يحتاج إلى تقريره.

احتج السّيد ـ رحمه الله ـ بأنّ الأمر قد يرد فى القرآن و استعمال أهل اللّغة و يراد به الفور، و قد يرد و يراد به الترّاخي. و ظاهر استعمال اللّفظة به في شيئين يقتضي أنّها حقيقة فيهما و مشتركة بينهما. و أيضاً فانّه يحسن بلا شبهة أن يستفهم المأمور ـ مع فقد العادات و الأمارات ـ : هـ ل أريد منه التّعجيل أو التّأخير؟ والاستفهام لا يحسن إلاّ مع الاحتمال في اللّفظ. و المّا والجواب: أنّ الّذي يتبادر من إطلاق الأمر ليس إلاّ طلب الفعل. و أمّا الفـور والترّاخيي في في الفـور والترّاخي في المراكبة عن من الله عنى الأعـم، إذ قـد يستفهم عـن من الاستفهام كونه مـوضوعاً للـمعنى الأعـم، إذ قـد يستفهم عـن من المنتفهام كونه مـوضوعاً للـمعنى الأعـم، إذ قـد يستفهم عـن من

أفراد المتواطي لشيوع التّجوّز به عن أحدها، فيقصد بالاستفهام رفع الاحتال. و لهذا يحسن فيا نحن فيه أن يجاب بالتّخيير بين الأمرين، حيث يراد المفهوم من حيث هو، من دون أن يكون فيه خروج عن مدلول اللّفظ. و لو كان موضوعاً لكلّ واحد منها بخصوصه، لكان في إرادة التّخيير بينها منه خروج عن ظاهر اللّفظ و ارتكاب للتّجوّز، و من المعلوم خلافه.

(11)

#### فائدة

و إذا قلنا: بأنّ الأمر للفور، ولم يأت المكلّف بالمأمور به في أوّل أوقات الإمكان؛ فهل يجب عليه الإتيان به في الثّاني ام لا؟ ذهب إلى كلِّ فريقُ. احتجّوا للأوّل: بأنّ الأمر يقتضى كون المأمور فاعلاً على الإطلاق، و الدك يوجب استمرار الأمر. وللّثاني: بأنّ قوله: «إفْعَلْ» يجري مجرى قوله: «إفعل في الآن الثّاني من الأمر»، ولو صرّح بذلك، لما وجب الإتيان به فيا بعدُ. هكذا نقل الحقّق والعلاّمة الاحتجاج، ولم يُرجّحا شيئاً.

و بنى العلاّمة الخلاف على أنّ قول القائل: «إفْعَلْ»، هل معناه: إفعل في الوقت الثّاني، فان عصيت في الثّالث؟، و هكذا. أو معناه: إفعل في الزّمن الثّاني، من غير بيان حال الزّمن الثّالث و ما بعده؟. فان قلنا

بالأوّل اقتضى الأمر الفعل في جميع الأزمان، و إن قلنا بالثّاني لم يقتضيه، فالمسألة لغويّة. و قد سبقه إلى مثل هذاالكلام بعض العامّة. وهو و إن كان صحيحاً إلّا أنّه قليل الجدوى، إذالاشكال إنّا هو في مدرك الوجهين مالذين بنى عليها الحكم، لا فيها. فكان الواجب أن يبحث عنه.

والتّحقيق في ذلك: أنّ الأدلّة الّتي استدلّوابها على أنّ الأمر للفور ليس مفادُها، على تقدير تسليمها، متّحداً. بل منها ما يدلّ على أنّ الصّيغة بنفسها تقتضيه، و هو أكثرها. و منها مالا يدّل على ذلك، و إنّما يدلّ على وجوب المبادرة إلى امتثال الأمر، و هوالآيات المأمور فيها بالمسارعة و الاستباق.

فمن اعتمد في استدلاله على الأُولى، ليس له عن القول بسقوط الوجوب حيث يمضي أوّل أوقات الامكان مفرّ، لأنّ إرادة الوقت الأوّل على ذلك التقدير بعض مدلول صيغة الأمر، فكان بمنزلة أن يقول: «أوْجَبْتُ عَلَيكَ الأَمْرَ الفُلَانِيِّ في أوَّلِ أوقَاتِ الإِمْكَانِ» و يصير من قبيل الموقّت. و لاريب في فواته بفوات وقته.

و من اعتمد على الأخيرة، فله أن يـقول بـوجوب الإتـيان بـالفعل مه في الثّاني؛ لأنّ الأمر اقتضى باطلاقه وجوب الاتيان بالمأمور بـه في أيّ وقت كان، و إيجاب المسارعة والاستباق لم يصيّره موقّتاً و إنّما اقـتضى وجوب المبادرة، فحيث يعصي المكلّف بمخالفته، يبقى مفادالأمـر الأوّل مه

بحاله. هذا.

والذي يظهر من مساق كلامهم: إرادة المعنى الأوّل؛ فينبغي حينئذٍ القول بسقوط الوجوب.

#### (۱۳) أصل

الأكثرون على أنَّ الأمر بالشِّيء مطلقاً يقتضي إيجاب مالا يتمّ إلَّا به شرطاً كان أو سبباً أو غيرهما مع كونه مقدوراً، و فصّل بعضهم فوافق في السّبب و خالف في غيره، فقال: بعدم وجوبه. و اشتهرت حكاية هذاالقول عن المرتضي، \_رحمه الله \_و كلامه في الذّريعة والشّافي غير مطابق للحكاية. ولكنّه يوهم ذلك في بادى الرّأى، حيث حكى فيهما عن بعض العامّة إطلاق القول بأنّ الأمر بالشّيء أمر بما لا يتم ّ إلاّ بـ ٥٠ و قال: «إنّ الصّحيح في ذلك التّفصيلُ بأنّه إن كان الّذي لا يتمّ الشّيء إلّا به سبباً، فالأمر بالمسبّب يجب أن يكون أمراً به. و إن كان غير سبب، و إنّما هو مقدّمة للفعل و شرط فيه، لم يجب أن يعقل من مجرّد الأمر أنّه أمر به». ثمّ أخذ في الاحتجاج لما صار إليه، و قال في جملته: «إنّ الأمر ورد في الشّريعة على ضربين: احدهما يقتضي إيجاب الفعل دون مقدّماته، كالزّكاة والحجّ، فانّه لا يجب علينا أن نكتسب المال، و نُحصّل النّصاب، و نتمكّن من الزّاد والرّاحلة. والضّرب الآخر يجب فيه مقدّمات الفعل كما

يجب هو في نفسه، و هوالصلاة و ماجرى مجراها بالنسبة إلى الوضوء. فاذا انقسم الأمر في الشّرع إلى قسمين، فكيف نجعلها قسماً واحداً»؟،

و فرّق في ذلك بين السّبب و غيره، بأنّه محال أن يوجب علينا المسبّب بشرط اتّفاق وجود السّبب؛ إذ مع وجود السّبب لابدّ من وجود المسبّب، إلاّ أن يمنع مانع. ومحال أن يكلّفنا الفعل بـشرط وجـودالفعل، بخـلاف مقدّمات الأفعال. فانّه يجوز أن يكلّفنا الصّلاة بشرط أن يكون قد تكلّفنا على الطّهارة، كما في الزّكاة والحجّ. و بني على هذا في الشّافي نـقض استدلال المعتزلة لوجوب نصب الإمام على الرعيّة، بأنّ إقامة الحدود واجبة، و لا يتمّ إلّا به.

و هذا كما تراه، ينادي بالمغايرة للمعنى المعروف في كتب الاصول المشهورة لهذا الأصل. و ما اختاره السّيّد فيه محلّ تامّل، و ليس التعرّض لتحقيق حاله هنا بمهمّ.

14

فلنعُد إلى البحث في المعنى المعروف، والحجّة لحكم السّبب فيه: أنّه ليس محلَّ خلاف يعرف، بل ادّعىٰ بعضهم فيه الاجماع، و أنّ القدرة غير حاصلة مع المسبّبات فيبعد تعلّق التّكليف بها وحدها. بل قد قيل إنّ الوجوب في الحقيقة لا يتعلّق بالمسبّبات، لعدم تعلّق القدرة بها. أمّا بدون الأسباب فلامتناعها، و أمّا معها فلكونها حينئذٍ لازمة لا يمكن تركها. فحيث ما يرد أمر متعلّق ظاهراً بمسبّب فهو بحسب الحقيقة متعلّق منعلّق

بالسبب؛ فالواجب حقيقة هوالسبب، وإن كان في الظّاهر وسيلة له.

و هذاالكلامُ عندي منظورٌ فيه؛ لأنّ المسبّبات و إن كانت القدرة لا تتعلّق بها بتوسّط الأسباب، و هذالقدر كافٍ في جواز التّكليف بها. ثمّ إنّ انضام الأسباب إليها في التّكليف يرفع ذلك الاستبعاد المدّعىٰ في حال الانفراد.

و من ثمّ حكىٰ بعض الاصوليّين القول بعدم الوجوب فيه أيضاً عـن بعض. ولكنّه غير معروف.

و على كلّ حال، فالّذي أراه: أنّ البحث في السّبب قليل الجدوى، لأنّ تعلّق الأمر بالمسبّب نادر، و أثر الشّك في وجوبه هيّن.

و أمّا غيرالسبب، فالأقرب عندى فيه قول المفصّل

لنا: أنّه ليس لصيغة الأمر دلالة على إيجابه بواحدة من الثّلاث، و هو ١٧ ظاهر. ولا يمتنع عند العقل تصريح الآمر بأنّه غير واجب، والاعتبار الصّحيح بذلك شاهد. و لوكان الأمر مقتضياً لوجوبه لامتنع التّصريح بنفيه.

احتجّوا: بأنّه لولم يقتض الوجوب في غيرالسّبب أيضاً، للزم إمّا تكليف مالا يطاق أو خروج الواجب عن كونه واجباً. والتّالي بقسميه باطل. بيان الملازمة: أنّه مع انتفاء الوجوب -كما هوالمفروض - يجوز تركه. وحينئذٍ فان بقى ذلك الواجب واجباً لزم تكليف مالايطاق؛ إذ

حصوله حال عدم ما يتوقف عليه ممتنع. وإن لم يبق واجباً خرج الواجب المطلق عن كونه واجباً مطلقاً. و بيان بطلان كلّ من قسمي اللّازم ظاهر. و أيضاً، فانّ العقلاء لاير تابون في ذمّ تارك المقدّمة مطلقاً. و هو دليـل الوجوب.

والجواب عن الأوّل، بعد القطع ببقاء الوجوب: أنَّ المقدور كيف يكون متنعاً؟ والبحث إنّا هو في المقدور، و تأثير الإيجاب في القدرة غير معقول. والحكم بجواز الترّك هنا عقلي لا شرعيّ؛ لأن الخطاب به عبث، فلا يقع من الحكيم. وإطلاق القول فيه يوهم إرادة المعنى الشّرعيّ فينكر. وجواز تحقّق الحكم العقليّ هنا دون الشّرعيّ يظهر بالتّامّل.

و عن الثّاني: منع كون الذّم على ترك المقدّمة، و إنّما هو على تـرك الفعل المأمور به، حيث لاينفكّ عن تركها.

(۱۴) أصل

11

10

الحق أنّ الأمر بالشّيء على وجه الايجاب لا يقتضي النّهي عن ضدّه الخاصّ لفظاً ولا معنىً.

و أمّا العامّ؛ فقد يُطلق و يراد به أحدالأضداد الوجوديّة لابعينه، و هو راجع إلى الخاصّ، بل هو عنيه في الحقيقة، فلا يقتضي النّهي عنه أيضاً. و قد يطلق و يراد به الترك. و هذا يدلّ الأمر على النّهي عنه بالتّضمّن.

و قد كثر الخلاف في هذاالأصل، و اضطرب كلامهم في بيان محله من المعاني المذكورة للضدّ؛ فهنهم: من جعل النّزاع في الضدّ العامّ بمعناه المشهور \_ أعنى الترّك \_ وسكت عن الخاصّ. و منهم: من أطلق لفظ الضدّ و لم يبيّن المراد منه. و منهم: من قال: إنّ النّزاع إنّا هـ و في الضدّ الخاصّ. و أمّا العامّ بمعنى الترّك فلاخلاف فيه، اذ لولم يدلّ الأمر بالشّيء على النّهى عنه، لخرج الواجب عن كونه واجباً.

و عندي في هذا نظر؛ لأنّ النّزاع ليس بمنحصر في إثبات الاقتضاء و نفيه، لير تفع في الضدّ العامّ باعتبار استلزام نفي الاقتضاء فيه خروج الواجب عن كونه واجباً، بل الخلاف واقع على القول بالاقتضاء في أنّه هل هو عينه أو مستلزمه كما ستسمعه. و هذا النّزاع ليس ببعيد عن الضدّ العامّ، بل هو اليه أقرب.

روم ثمّ إنّ محصّل الخلاف هنا: أنّه ذهب قوم إلى أنّ الأمر بالشّيء عين النّهي عن ضدّه في المعنى. و آخرون إلى أنّه يستلزمه، و هم: بين مُطلِق للاستلزام، و مُصرِّح بثبوته لفظاً. و فصّل بعضهم، فنفي الدّلالة لفظاً و الشرت اللّزوم معنى، مع تخصيصه لمحلّ النّزاع بالضّد الخاصّ.

لنا على عدم الاقتضاء في الخاصّ لفظاً: أنّه لو دلّ لكانت واحدة من الثّلاث، وكلّها منتفية.

١٨ أمّا المطابقة، فلأنّ مفاد الأمر لغةً و عرفاً هوالوجوب، على ما سبق

تحقيقه. و حقيقة الوجوب ليست إلا رجحان الفعل معالمنع من الترك. و ليس هذا معنى النّهي عن الضدّ الخاصّ ضرورة.

و أمّا التضمّن، فلأنّ جزءه هوالمنع منالتّرك. ولا ريب في مغايرته ٣ للأضداد الوجوديّة المعبّر عنها بالخاصّ.

و أمّا الالتزام، فلأنّ شرطها اللّزوم العقليّ أوالعرفيّ. و نحن نـقطع بأنّ تصوّر معنى صيغة الأمر لايحصل منه الانتقال إلى تصوّر الضدّ الخاصّ، وفضلاً عن النّهى عنه.

ولنا على انتفائه معنى: ما سنبيّنه، من ضعف متمسّك مُثبتيه، و عدم قيام دليل صالح سواه عليه.

و لنا على الاقتضاء في العام بمعنى الترك: ما علم من أنّ ماهيّة الوجوب مركّبة من أمرين، أحدهما المنع من الترك. فصيغة الأمر الدّالة على الوجوب دالّة على النّهى عن الترك بالتّضمّن، و ذلك واضح.

۱۲

احتج الذّاهب إلى أنّه عين النّهي عن الضدّ: بأنّه لولم يكن نفسه، لكان إمّا مثله، أو ضدّه، أو خلافه، واللّازم بأقسامه باطل.

بيان الملازمة: أنّ كلّ متغايرين إمّا أن يكونا متساويين في الصّفات مها النّفسيّة، أولا، والمراد بالصفات النّفسيّة: مالا يفتقر اتّصاف الذّات بها إلى تعقّل أمر زائد، كالانسانيّة للانسان. و تُقابلها المعنويّة المفتقرة إلى تعقّل أمر زائد، كالحدوث والتّحيّز له \_فان تساويا فيها؛ فمثلان، كسوادين و مم

بياضين. و إلا فامّا أن يتنافيا بأنفسها، بأن يمتنع اجتماعها في محلّ واحد بالنظر إلى ذاتيهما، أو، لا. فان تنافيا كذلك، فضدّان، كالسّواد والبياض. و إلا فخلافان، كالسّواد و الحلاوة.

و وجه انتفاء اللآزم بأقسامه: أنها لوكانا ضدّين أو مثلين لم يجتمعا في محلّ واحد، وهما مجتمعان؛ ضرورة أنّه يتحقّق في الحركة الأمرُ بها والنّهي عن السّكون الّذي هو ضدّها. و لو كانا خلافين لجاز اجتاع كلّ منها مع ضدّ الآخر، لأنّ ذلك حكم الخلافين، كاجتاع السّواد و هو خلاف الحلاوة مع الحموضة، فكان يجوز أن يجتمع الأمر بالشّيء مع ضدّ النّهي عن ضدّه، و هو الأمر بضدّه. لكن ذلك محال، إمّا لأنّها نقيضان، إذ يُعدُّ «إفعل هذا» و «إفعل ضدّه» أمراً متناقضاً، كما يعدّ «فعلَه» و «فعَلَ ضدّه» خبراً متناقضاً؛ و إمّا لأنّه تكليف بغيرالمكن، و أنّه محال.

روالجواب: إن كان المراد بقولهم: «الأمر بالشّيء طلب لترك ضدّه»، على ما هو حاصل المعنى: أنّه طلب لفعل ضدّ ضدّه، الّذي هو نفس الفعل المأمور به، فالنّزاع لفظيّ، لرجوعه إلى تسمية فعل المأمور به تركاً لضدّه، و تسمية طلبه نهياً عنه. و طريق ثبوته النّقلُ لغة، و لم يثبت. ولو ثبت فحصّله: أنّ الأمر بالشّيء، له عبارة أخرىٰ، كالأُحجيّة، نحو: «أنت وابن أختِ خالتك». و مثله لا يليق أن يدوّن في الكتب العلميّة.

١٨ و إن كان المراد: أنّه طلبٌ للكفّ عن ضدّه، منعنا ما زعموا: أنّه لازم

للخلافين \_و هو اجتماع كلّ مع ضدّ الآخر \_ لأنّ الخلافين: قد يكونان متلازمين؛ فيستحيل فيهما ذلك؛ إذ اجتماع أحدالم تلازمين معالشّيء يوجب اجتماع الآخر معد؛ فيلزم اجتماع كلّ مع ضدّه، و هو محال. و قد يكونان ضدّين لأمرٍ واحد، كالنّوم للعلم والقدرة، فاجتماع كلّ مع ضدّ الآخر يستلزم اجتماع الضدّين.

حجّة القائلين بالاستلزام و جهان:

الأوّل أنّ حرمة النّقيض جزء من ماهيّة الوجوب. فاللّفظ الدّالّ على حرمة النّقيض بالتّضمّن. واعتذر بعضهم عن على التّضمّن واعتذر بعضهم عن أخذ المدّعى الاستلزام، واقتضاء الدّليل التّضمّن بأنّ الكلّ يستلزم الجزء. و هو كها ترى.

واجيب: بأنّهم إن أرادوا بالنّقيض \_ الّذي هو جزء من ماهيّة الوجوب \_ التّرك؛ فليس من محلّ النّزاع في شيء؛ اذ لا خلاف في أنّ الدّالّ على الوجوب دالّ على المنع من التّرك، و إلّا، خرج الواجب عن كونه واجباً. و إن أرادوا أحد الأضداد الوجوديّة، فليس بصحيح، إذ مفهوم الوجوب ليس بزائد على رجحان الفعل مع المنع من التّرك، و أين هو من الوجوب ليس بزائد على رجحان الفعل مع المنع من التّرك، و أين هو من ذلك؟

و أنت إذا أحطت خُبراً بما حكيناه في بيان محلّ النزاع، علمت أنّ هذا الجواب لايخلو عن نظر؛ لجواز كون الاحتجاج لاثبات كون الاقــتضاء م على سبيل الاستلزام في مقابلة من ادّعى أنّه عين النّهي، لاعلى أصل الاقتضاء. و ما ذكر في الجواب إنّما يتم على التّقدير الثّاني.

ا فَ التَّحقيق: أن يردد في الجواب بين الاحتالين؛ فيتلقى بالقبول على الأوّل، مع حمل الاستلزام على التّضمّن، ويردّ بما ذكر في هذا الجواب على النّاني.

الوجه الثّاني أنّ الأمرالا يجاب طلب يُذَمُّ تركه اتّفاقاً، و لا ذمّ إلاّ على فعل؛ لأنّه المقدور، و ما هو هيهنا إلاّ الكفّ عنه أو فعل ضدّه، و كلاهما ضدّ للفعل. والذّمّ بأيّها كان، يستلزم النّهي عنه، إذ لا ذمّ بما لم يُنْهُ عنه، ولأنّه معناه.

والجواب: المنع من أنّه لا ذمّ إلاّ على فعل، بل يذمّ على أنّه لم يفعل. سلّمنا، لكنّا نمنع تعلّق الذّمّ بفعل الضّدّ، بل نقول: هو متعلّق بالكفّ، و لا نزاع لنا في النّهي عنه.

و اعلم: أنّ بعض أهل العصر حاول جعل القول بالاستلزام منحصراً في المعنويّ؛ فقال: التّحقيق أنّ من قال بأنّ الأمر بالشّىء يستلزم النّهي من ضدّه لايقول بأنّه لازم عقليّ له، بمعنى أنّه لابدّ عندالأمر من تعقّله و تصوّره. بل المراد باللّزوم: العقليّ مقابل الشّرعيّ، يعنى: أنّ العقل يحكم بذلك اللّزوم، لا الشّرع. قال: «والحاصل: أنّه إذا أمرالآمر بفعل، فبصدور ذلك الأمر منه يلزم أن يحرم ضدّه، والقاضي بذلك هوالعقل.

فالنّهي عن الضّد لازم له بهذا المعنى. و هذا النّهي ليس خطاباً أصليّاً حتى يلزم تعقّله، بل إنّا هو خطاب تبعيّ، كالأمر بمقدّمة الواجب اللّازم من الأمر بالواجب؛ إذ لا يلزم أن يتصوّره الآمر».

هذا كلامه. و أنت إذا تأمّلت كلام القوم رأيت أنّ هذاالتّوجيه إنّما يتمشّىٰ في قليل من العبارات الّتي أطلق فيها الاستلزام. و أمّا الأكثرون فكلامهم صريح في إرادة اللّزوم باعتبار الدّلالة اللّفظيّة. فحكمه على الكلّ بإرادة المعنى الذي ذكره تعسّف بحت، بل فرية بيّنة.

واحتج المفصّلون على انتقاء الاقتضاء لفظاً، بمثل ما ذكرناه في برهان ما اخترناه، و على ثبوته معنى بوجهين.

أحدهما أنّ فعل الواجب الذي هو المأمور به لا يتم ّ إلّا بترك ضدّه، و ما لا يتم ّ الواجب إلّا به فهو واجب، و حينئذٍ فيجب ترك فعل الضدّ الخاصّ. و هو معنى النّهى عنه.

و جوابه يعلم ممّا سبق آنفاً؛ فإنّا نمنع وجوب مالا يتمّ الواجب إلاّ به مطلقاً، بل يختصّ ذلك بالسّبب، و قد تقدّم.

والثّانى أنّ فعل الضّدّ الخاصّ مستلزم لترك المأمور به، و هـو محـرّم مه قطعاً؛ فيحرم الضّدّ آيضاً؛ لأنّ مستلزم الحّرم محرّم.

والجواب: أنّكم إن أردتم بالاستلزام: الاقتضاء والعلّيّة، منعنا المقدّمة الأولىٰ، وإن أردتم به مجرّد عدم الانفكاك في الوجود الخارجيّ على سبيل م

التَّجوّز، منعنا الأخيرة.

و تنقيح المبحث: أنّ الملزوم إذا كان علّة للّلازم لم يبعد كون تحريم اللّزم مقتضياً لتحريم الملزوم، بنحو ما ذكر في توجيه اقتضاء إيجاب المسبّب إيجاب السّبب، فانّ العقل يستبعد تحريم المعلول من دون تحريم العلّة. وكذا إذا كانا معلولين لعلّة واحدة؛ فانّ انتفاء التّحريم في أحد المعلولين يستدعي انتفاء في في فيختصّ المعلول الآخر الذي هو الحرّم بالتّحريم من دون علّته. و أمّا إذا انتفت العليّة بينها والاشتراك في العلّة، فلا وجه حينئذٍ لاقتضاء تحريم اللّزم تحريم الملزوم؛ إذ لاينكر العقل فلا وجه حينئذٍ لاقتضاء تحريم اللّزم تحريم اللّذوم؛ إذ لاينكر العقل تحريم أحد أمرين متلازمين اتّفاقاً، مع عدم تحريم الآخر.

و قُصارىٰ ما يُتخيّل: أنّ تضادّ الأحكام بأسرها يمنع من اجتاع حكمين منها في أمرين متلازمين.

رم و يدفعه: أنّ المستحيل إنّما هو اجتماع الضّدّين في موضوع واحد. على أنّ ذلك لو أثّر، لثبت قول الكعبيّ بانتفاء المباح، لما هو مقرّر من أنّ ترك الحرام لابدّ من أن يتحقّق في ضمن فعل من الأفعال، و لاريب في وجوب ذلك الترك، فلا يجوز أن يكون الفعل المتحقّق في ضمنه مُباحاً؛ لأنّه لازم للترك و يمتنع اختلاف المتلازمين في الحكم.

و بشاعة هذاالقول غير خفيّة. و لهم في ردّه وجوه في بعضها تكلّف، معن ضايقهم القول بوجوب مالا يتم الواجب إلا به مطلقاً؛ لظنّهم أنّ

التّرك الواجب لايتم إلا في ضمن فعل من الأفعال؛ فيكون واجباً تخييريّاً.

والتّحقيق في ردّه: أنّه مع وجود الصّارف عن الحرام، لا يحتاح التّرك و إلى شيء من الأفعال. و إنّما هي من لوازم الوجود، حيث نقول بعدم بقاء الاكوان و احتياج الباقي إلى المؤثّر. و إن قلنا بالبقاء والاستغناء، جاز خلوّالمكلّف من كلّ فعل؛ فلا يكون هناك إلّا التّرك.

و أمّا مع انتفاء الصّارف و توقّف الامتثال على فعل منها \_ للعلم بأنّه لا يتحقّق الترّک و لا يحصل إلّا مع فعله \_ فمن يـقول بـوجوب مـالايتم الواجب إلّا به مطلقاً، يلتزم بالوجوب في هذاالفرض، ولا ضيرفيه، كـا أشار إليه بعضهم. و من لا يقول به فهو في سعة من هذا و غيره.

إذا تمهد هذا فاعلم: أنّه إن كان المراد باستلزام الضّد الخاص لترك المأمور به، أنّه لاينفك عنه، وليس بينها عليّة و لامشاركة في علّة، فقد عرفت: أنّ القول بتحريم الملزوم حينئذ لتحريم اللّازم، لا وجه له. و إن كان المراد أنّه علّة فيه و مقتضٍ له، فهو ممنوع، لما هو بيّن، من أنّ العلّة في الترك المذكور إنّا هي وجود الصّارف عن فعل المأمور به وعدم الدّاعي إليه، و ذلك مستمر مع فعل الأضداد الخاصة؛ فلا يُتصوّر صدورها ممن جمع شرائط التّكليف مع انتفاء الصّارف، إلاّ على سبيل الإلجاء، والتّكليف معه ساقط.

و هكذا القول بتقدير أن يُرادَ بالاستلزام اشتراكُها في العلّة، فانّه ممنوع أيضاً؛ لظهور أنّ الصّارف الّذي هو العلّة في التّرك ليس علّة لفعل الضدّ. نعم هو مع إرادة الضدّ من جملة ما يتوقّف عليه فعل الضدّ؛ فاذاكان واجباً كانا ممّا لايتم الواجب إلا به.

و إذ قد أثبتنا سابقاً عدم وجوب غيرالسّبب من مقدّمة الواجب، فلا حكم فيهما بواسطة ما هما مقدّمة له، لكنّ الصّارف باعتبار اقتضائه ترك المأمور به، يكون منهيّاً عنه، كما قد عرفت. فاذا أتى بـ المكلّف عوقب عليه من تلك الجهة. و ذلك لاينافي التّوصّل به إلى الواجب، فيحصل، و يصحّ الإتيان بالواجب الّذي هو أحدالأضداد الخاصّة. و يكون النّهي متعلّقاً بتلك المقدّمة و معلولها، لا بالضّدّ المصاحب للمعلول. و حيث رجع البحث هيهنا إلى البناء على وجوب مالا يتم الواجب إلاّ به وعدمه، فلو رام الخصم التّعلّق بما نبّهنا عليه، بعد تقريبه بنوع من التّوجيه، كأن يقول: «لولم يكن الضّدُّ منهيّاً عنه، لصحّ فعله و إن كان واجباً موسّعاً. لكنه لا يصح في الواجب الموسّع؛ لأنّ فعل الضّدّ يتوقّف على وجودالصّارف عن الفعل المأمور به، و هو محرّم قطعاً. فلو صحّ مع ذلك فعل الواجب الموسّع، لكان هذا الصّارف واجباً باعتبار كونه ممّـا لايتم الواجب إلا به. فيلزم اجتاع الوجوب والتّحريم في أمر واحد ١٨ شخصيّ، ولاريب في بطلانه» لدفعناه، بأنّ صحّة البناء على وجـوب مالايتم الواجب إلا بد، تقتضي تماميّة الوجه الأوّل من الحجّة، فلا يحتاج إلى هذا الوجه الطّويل.

على أنّ الّذي يقتضيه التّدبّر، في وجوب مالا يتمّ الواجب إلاّ به مطلقاً، على القول به، أنّه ليس على حدّ غيره من الواجبات. و إلاّ لكان اللّازمُ \_ في نحو ما إذا وجب الحجُّ على النّائي فقطع المسافة أو بعضَها على وجه منهيّ عنه \_أن لا يحصل الامتثالُ حينئذ؛ فيجب عليه إعادة السّعي بوجه سائغ، لعدم صلاحية الفعل المنهيّ عنه للامتثال، كها سيأتي بيانه. و هم لا يقولون بوجوب الاعادة قطعاً؛ فعلم أنّ الوجوب فيها إنّا هو للتّوصّل بها إلى الواجب. ولاربب أنّه بعد الإتيان بالفعل المنهّي عنه يحصل التّوصّل؛ وفيسقط الوجوب، لانتفاء غايته.

إذا عرفت ذلك، فنقول: الواجب الموسّع كالصّلاة مثلاً يتوقّف حصوله عيث يتحقّق به الامتثال على إرادته وكراهة ضدّه؛ فإذا قلنا بوجوب ما يتوقّف عليه الواجب كانت تلك الارادة و ها تيك الكراهة واجبتين، فلا يجوز تعلّق الكراهة بالضدّ الواجب؛ لأنّ كراهته محرّمة، فيجتمع عيئذٍ الوجوب والتّحريم في شيء واحد شخصيّ. و هو باطل، كما سيجيء.

لكن قد عرفت: أنّ الوجوب في مثله إنّما هو للـتّوصّل إلى مـالا يــتمّ الواجب إلّا به. فاذا فرض أنّ المكلّف عصىٰ وكره ضدّاً واجباً، حصل له م التّوصّل إلى المطلوب؛ فيسقط ذلك الوجوب؛ لفوات الغرض منه، كما علم من مثال الحجّ.

و من هنا يتّجه أن يقال بعدم اقتضاء الأمر للنّهي عن الضّدّ الخاص، و إن قلنا بوجوب مالايتم الواجب إلا به؛ إذ كون وجوبه للتّوصّل يقتضي اختصاصه بحالة إمكانه، ولا ريب أنّه، مع وجود الصّارف عن الفعل الواجب و عدم الدّاعي، لا يمكن التّوصّل؛ فلا معنى لوجوب المقدّمة حينئذٍ. و قد علمت أن وجود الصّارف و عدم الدّاعي مستمرّان معالأضداد الخاصة.

و أيضاً: فحجة القول بوجوب المقدّمة على تقدير تسليمها إنّا ينهض دليلاً على الوجوب في حال كون المكلّف مريداً للفعل المتوقّف عليها، كما لا يخفى على من أعطاها حق النّظر. وحينئذ فاللّزم عدم وجوب ترك الضّد الخاصّ في حال عدم إرادة الفعل المتوقّف عليه من حيث كونه مقدّمة له؛ فلا يتم الاستناد في الحكم بالاقتضاء إليه. وعليك بإمعان النّظر في هذه المباحث؛ فاني لا أعلم أحداً حام حولها.

ره) أصل

المشهور بين أصحابنا أنّ الأمر بالشّيئين أوالأشياء على وجه التّخيير معنى أنّه لايجب الجـميع، ولا يجـوز

الاخلال بالجميع، و أيَّها فَعَلَ كان واجباً بالأصالة. و هو اختيار جمهورالمعتزلة.

و قالت الأشاعرة: الواجب واحد لا بعينه، و يتعين بفعل المكلف على العلامة \_رَحِمَهُ الله \_و نعم ما قال: «الظّاهر أنّه لا خلاف بين القولين في المعنى، لأنّ المراد بوجوب الكلّ على البدل أنّه لا يجوز للمكلف الإخلال بها أجمع، ولا يلزمه الجمع بينها، و له الخيار في تعيين أيّها شاء. والقائلون بوجوب واحد لا بعينه عَنوا به هذا، فلا خلاف معنوي بينهم. نعم هاهنا مذهب تَبرّاً كلُّ واحدٍ من المعتزلة والأشاعرة منه و نسبه كلُّ منهم إلى صاحبه و اتفقا على فساده، و هو: أنّ الواجب واحد معين منهم الكلّ عالى على غير معين عندنا، إلّا انّ الله تعالى يعلم أنّ ما يختاره عندالله تعالى غير معين عنده تعالى.

ثمّ إنّه أطال الكلام في البحث عن هذا القول. وحيث كان بهذه المثابة ممّ إنّه أطال الكلام في البحث عن هذا القول في توجيهه وردّه. ولقد أحسن المحقّق \_ رحمة الله \_ حيث قال بعد نقل الخلاف في هذا المسألة: «و ليست المسألة كثيرة الفائدة».

(۱۶) أصرا

الأمرُ بالفعل في وقت يفضل عنه جائز عقلاً، واقع على الأصحّ. و يعبّر عنه ١٨

بالواجب الموسّع، كصلاة الظّهر مثلاً. و به قال أكثر الأصحاب، كالمرتضى، والشّيخ، والمحقّق، والعلاّمة، وجمهورالحقّقين من العامّة.

م و أنكر ذلك قوم؛ لظنّهم أنّه يؤدّي إلى جواز ترك الواجب. ثمّ إنّهم افترقوا على ثلاثة مذاهب:

أحدها، أنّ الوجوب، فيما ورد من الأوامر الّتي ظاهرها ذلك، مختصّ بأوّل الوقت. و هو الظّاهر من كلام المفيد \_رحمـه الله \_عـلى مـا ذكـره العلاّمة.

و ثانيها، أنّه مختصّ بآخر الوقت، ولكن لو فعل في أوّله كان جارياً و مجرى تقديم الزّكاة؛ فيكون نفلاً يسقط به الفرض.

و ثالثها، أنّه مختصّ بالآخر، و إذا فعل في الأوّل وقع مراعي، فان بقي المكلّف على صفات التّكليف تبيّن أنّ ما أتى به كان واجباً، وإن خرج عن مفات التّكليف كان نفلاً. و هذان القولان لم يـذهب إليها أحـد من طائفتنا، و إنّما هما لبعض العامّة.

والحق تساوي جميع أجزاء الوقت في الوجوب، بمعنى أنّ للمكلّف الإتيان به في أوّل الوقت، ووسطه، و آخره، و في أيّ جزء اتّفق إيقاعه كان واجباً بالأصالة، من غير فرق بين بقائه على صفة التّكليف، و عدمه. ففي الحقيقة يكون راجعاً إلى الواجب المخير.

و هل يحب البدل؟ وهوالعزم على أداء الفعل في ثاني الحال، إذا أخّره

عن أوّل الوقت و وسطه. قال السّيّد المرتضى: نعم. و اختاره السّيخ ـ رحمه الله \_على ما حكاه المحقّق عنه، و تبعها السّيّد أبو المكارم ابن زهرة، والقاضي سعد الدّين بن البرّاج، و جماعة من المعتزلة. والأكثرون على عدم الوجوب، و منهم المحقّق والعلاّمة \_رحمها الله \_و هو الأقرب.

فيحصل ممّا اخترناه في المقام دعويان.

لنا على الأولى منها: أنّ الوجوب مستفاد من الأمر، وهو مقيّد بجميع و الوقت. لأنّ الكلام فيا هو كذلك. وليس المراد تطبيق أجزاء الفعل على أجزاء الوقت، بأن يكون الجزء الأوّل من الفعل منطبقاً على الجزء الأوّل من الوقت، والأخير على الأخير؛ فانّ ذلك باطل إجماعاً. ولا تكراره في و أجزائه، بأن يأتي بالفعل في كلّ جزء يسعه من أجزاء الوقت. وليس في الأمر تعرّض لتخصيصه بأوّل الوقت أو آخره و لا بجزء من أجزائه المعيّنة قطعاً، بل ظاهره ينفي التّخصيص ضرورة دلالته على تساوي نسبة الفعل إلى أجزاء الوقت. فيكون القول بالتّخصيص بالأوّل أوالآخر تحكماً باطلاً. و تعيّن القول بوجوبه على التّخيير في أجزاء الوقت. فني أيّ جزء باطلاً. و تعيّن القول بوجوبه على التّخيير في أجزاء الوقت. فني أيّ جزء أدّاه في وقته.

و أيضاً: لوكان الوجوبُ مختصاً بجزء معين، فان كان آخرالوقت، كان المصلّى للظّهر مثلاً في غيره مقدّماً لصلاته على الوقت؛ فلا تـصحّ، كـما لو صلاّها قبل الزّوال. و إن كان أوّله، كان المصلّي في غيره قاضياً، فـيكون مهر

بتأخيره له عن وقته عاصياً، كما لو أخّر إلى وقت العصر، و هما خـلاف الاجماع.

و لنا على الثّانية: أنّ الأمر ورد بالفعل، و ليس فيه تعرّض للتّخيير بينه و بين العزم، بل ظاهره ينفي التّخيير، ضرورة كونه دالاً على وجوب الفعل بعينه. ولم يقم على وجوب العزم دليل غيره؛ فيكون القول به أيضاً تحكماً، كتخصيص الوجوب بجزء معيّن.

احتجّوا لوجوب العزم: بأنّه لوجاز ترك الفعل في أوّل الوقت أو وسطه، من غير بدل، لم ينفصل عن المندوب؛ فلابدّ من إيجاب البَدَل لا ليحصل التمييز بينها. وحيث يجب، فليس هو غير العزم، للإجماع على عدم بدليّة غيره. و بأنّه ثبت في الفعل و العزم حكم خصال الكفّارة، و هو أنّه لو أتى بأحدهما أجزأ، ولو أخلّ بها عصى، و ذلك معنى وجوب أحدهما؛ فيثبت.

والجواب عن الأوّل: أنّ الانفصال عن المندوب ظاهر ممّا مرّ، فأنّ أجزاء الوقت في الواجب الموسّع باعتبار تعلّق الأمر بكلّ واحد منها على سبيل التّخيير تجري مجرى الواجب الخير. ففي أيّ جزء اتّفق إيقاع الفعل فهو قائم مقام إيقاعه في الأجزاء البواقي. فكما أنّ حصول الامتثال في الخير بفعل واحدة من الخصال لا يُخرِجُ ما عداها عن وصف الوجوب التّخييريّ، كذلك إيقاع الفعل في الجزء الأوسط أو الأخير من الوقت

في الموسّع لا يُخرج إيقاعه في الأوّل منه مثلاً عن وصف الوجوب الموسّع، و ذلك ظاهر. بخلاف المندوب، فانّه لا يقوم مقامه حيث يترك شيء. و هذا كافٍ في الانفصال.

و عن الثّاني: أنّا نقطع بأنّ الفاعل للصّلاة مثلاً ممتثل باعتبار كونها صلاة بخصوصها، لا لكونها أحدالأمرين الواجبين تخييراً، أعني: الفعل والعزم؛ فلو كان ثمّة تخيير بينها، لكان الامتثال بها من حيث انّها على ما هو مقرّر في الواجب التّخييريّ. و أيضاً، فالإثم الحاصل على الإخلال بالعزم على تقدير تسليمه ليس لكون المكلّف مخيراً بينه و بين الصّلاة، حتى يكونا كخصال الكفّارة، بل لأنّ العزم على فعل كلّ واجب إجمالاً، حيث يكون الالتفات إليه بطريق الاجمال، و تفصيلاً عند كونه متذكّراً له بخصوصه حكم من أحكام الايمان يثبت مع ثبوت عند كونه متذكّراً له بخصوصه حكم من أحكام الايمان يثبت مع ثبوت الايمان، سواء دخل وقت الواجب أولم يدخل. فهو واجب مستمرّ عند الالتفات إلى الواجبات إجمالاً أو تفصيلاً. فليس وجوبه على سبيل التخيير بينه و بين الصّلاة.

واعلم: أنّ بعض الأصحاب توقّف في وجوب العزم، على الوجه الذي مه ذكر. وله وجه، و إن كان الحكم به متكرّراً في كلامهم. و رتّب الستدلّ له بتحريم العزم على ترك الواجب، لكونه عزماً على الحرام، فيجبُ العزم على الفدم انفكاك المكلّف من هذين العزمين، حيث لا يكون م

غافلاً، و مع الغفلة لا يكون مكلّفاً. و هو كما تري.

حجة من خصّ الوجوب بأوّل الوقت: أنّ الفضلة في الوقت ممتنعة؛ لأدائها إلى جواز ترك الواجب؛ فيخرج عن كونه واجباً. وحيئلا فاللازم صرف الأمر إلى جزء معين من الوقت، فإمّا الأوّل أوالأخير، لانتفاء القول بالواسطة. ولوكان هو الأخير، لما خرج عن العهدة بأدائه في الأوّل. وهو باطل إجماعاً، فتعين أن يكون هو الأوّل.

والجواب: أمّا عن امتناع الفضلة في الوقت، فقد اتّضح ممّا حقّقناه آنفاً، فلا نطيل باعادته. و أمّا عن تخصيص الوجوب بالأوّل، فبأنّه لوتم لما جاز تأخيره عنه، و هو باطل أيضاً، كما تقدّمت الاشارة إليه.

واحتج من علّق الوجوب بآخر الوقت: بأنّه لوكان واجباً في الأوّل لعصىٰ بتأخيره؛ لأنّه ترك للواجب، و هوالفعل في الاوّل، لكنّ التالي الطل بالاجماع، فكذا المقدّم.

و جوابه: منع الملازمة، والسند ظاهر ممّا تقدّم؛ فانّ اللّزوم المدّعيٰ إمّا يتم لوكان الفعل في الأوّل واجباً على التّعيين. وليس كذلك، بل وجوبه على سبيل التّخيير. و ذلك أنّ الله تعالى أوجب عليه إيقاع الفعل في ذلك الوقت، و منعه من إخلائه عنه، و سوّغ له الإتيان به في أيّ جزء شاء منه. فان اختار المكلّف إيقاعه في أوّله أو وسطه أو آخره، فقد

١٨ فعل الواجب.

وكما أنّ جميع الخصال في الواجب الخير يتصف بالوجوب، على معنى أنّه لا يجوز الإخلال بالجميع و لا يجب الإتيان بالجميع، بل للمكلّف اختيار ما شاء منها، فكذا هنا لا يجب عليه إيقاع الفعل في الجميع، ولا يجوز له إخلاء الجميع عنه. والتّعيين مفوّض إليه ما دام الوقت متسعاً؛ فإذا تضيّق تعيّن عليه الفعل.

و ينبغى أن يعلم: أنّ بين التّخيير في الموضعين فرقاً، من حيث أنّ متعلّقه في الخصال الجزئيّات المتّفقة الحقائق، و فيا نحن فيه الجزئيّات المتّفقة الحقيقة؛ فانّ الصّلاة المؤدّاة مثلاً في جزء من أجزاء الوقت مثل المؤدّاة في كلّ جزء من الأجزاء الباقية، والمكلّف مخيّر بين هذه الأشخاص المتخالفة بتشخّصاتها، المتماثلة بالحقيقة. و قيل: بل الفرق أنّ التّخيير هُناك بين جزئيّات الفعل و هيهنا في أجزاء الوقت. والامرُ سهلُ.

۱۲) أصل

۱۵

الحق أنّ تعليق الأمر بل مطلق الحكم على شرط، يدلّ على انتفائه عند انتفاء الشّرط. و هو مختارالحقّقين، و منهم الفاضلان.

و ذهب السيّد المرتضى إلى أنّه لا يدلّ إلاّ بدليل منفصل. و تَبِعَه ابن زُهرة. و هو قول جماعة من العامّة.

لنا: أنّ قول القائل: «أَعْطِ زَيداً دِرْهَماً إِنْ أَكْرَمَكَ»، يجري في العرف ١٨

مجرى قولنا: «الشّرط فى إعطائه إكرامُك». والمتبادر من هذا انتفاء الإعطاء عند انتفاء الإكرام قطعاً، بحيث لايكاد ينكر عند مراجعة الوجدان؛ فيكون الأوّل أيضاً هكذا. و إذا ثبت الدّلالة على هذاالمعنى عرفاً، ضممنا إلى ذلك مقدّمة أُخرى، سبق التّنبيه عليها، و هي أصالة عدم النّقل، فيكون كذلك لغة.

احتج السيّد ـ رحمه الله ـ بأنّ الشّرط هو تعليق الحكم به، وليس يمتنع أن يخلفه و ينوب منابه شرط آخر يجري بجراه، ولا يخرج عن أن يكون شرطاً ألا ترىٰ أنّ قوله تعالى: «وَ اسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجالِكُمْ» يمنع من قبول الشّاهد الواحد حتى ينضمّ إليه آخر؟ فانضام الثّاني إلى الأوّل شرط في القـبول. ثمّ نعلم أنّ ضمّ امراتَينِ إلى الشّاهد الأوّل يقوم مقامه مقام الثّاني. ثمّ نعلم بدليل آخر، أنّ ضمّ اليمين إلى الواحد يقوم مقامه مقام الشّاني. ثمّ نعلم بدليل آخر، أنّ ضمّ اليمين إلى الواحد يقوم مقامه أيضاً.

واحتج موافقوه مع ذلك من الله لوكان انتفاء الشّرط مقتضياً لانتفاء ما علق عليه، لكان قوله تعالى: «وَلا تُكرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى البَغاء إن ما علق عليه، لكان قوله تعالى: «وَلا تُكرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى البَغاء إن أَرَدْنَ تَعَصُّناً» دالاً على عدم تحريم الإكراه، حيث لايُرِدْن التحصّن، وليس كذلك، بل هو حرام مطلقاً.

 أحدهما؛ فيتوقف انتفاء المشروط على انتفائها معاً؛ لأن مفهوم أحدهما لا يعدم إلا بعدمها. و إن لم يُعلَم لَهُ بَدَلٌ، كها هه و مفروض المبحث، كان الحكم مختصاً به، و لزم من عدمه عدم المشروط، للدّليل الّذى ذكرناه. وعن الثّاني بوجوه: أحدها، أن ظاهر الآية يقتضي عدم تحريم الإكراه إذا لم يُرِدْنَ التّحصُّنَ، لكن لايلزم من عدم الحرمة ثبوت الإباحة؛ إذ انتفاء الحرمة قد يكون بَطرَيان الحلّ، و قد يكون لامتناع وجود متعلّقها عقلاً، والموضوع هنا منتف، لأنّهُن إذا لم يُرِدْنَ التّحصُّنَ فقد أردنَ البغاء و مع إرادتهن البغاء يمتنع إكراههُن عليه؛ فان الإكراه هو حمل الغير على ما يكرهه. فحيث لايكون كارها عمتنع تحقّق الإكراه. فلا يتعلّق بدالحرمة.

و ثانيها، أنّ التعليق بالشّرط إنّما يقتضي انتفاء الحكم عند انتفائه، إذا لم يظهر للشّرط فائدة أخرى. و يجوز أن يكون فائدتُه في الآية، المبالغة به في النّهي عن الإكراه، يعنى أنّهن إذا أردن العفّة، فالمولى أحقُّ بإرادتها. أو أنّ الآية نزلت فيمن يُردنَ التّحصُّنَ وَ يُكرههن الموالي على الزّنا.

و ثالثها، أنّا سلّمنا أنّ الآية تدلّ على انتفاء حرمة الإكراه بحسب ١٥ الظّاهر نظراً إلى الشّرط، لكنّ الاجماع القاطع عارضه. ولا ريبَ أنّ الظاهر يُدفَعُ بالقاطع.

- واختلفوا في اقتضاء التعليق على الصّفة نني الحكم عند انتفائها. فأثبته قوم، و هوالظّاهر من كلام الشّيخ. و جنح إليه الشّهيد في الذّكرى. و نفاه السّيّد، والمحقّق، والعلاّمة، وكثير من النّاس، و هو الأقرب.
- الملازمة فبيّنة. وأمّا انتفاء اللّازم فظاهرُ بالنّسبة إلى المطابقة والتّضمّن، إذ نفي الحكم عن غير محلّ الوصف ليس عين إثباته فيه ولا جزءه؛ و لأنّه لوكان كذلك، لكانت الدّلالة بالمنطوق لا بالمفهوم، والخصم معترف بفساده. و أمّا بالنّسبة إلى الالتزام، فلأنّه لا ملازمة في الذّه مثلاً، وفي العرف، بين ثبوت الحكم عند صفة، كوجوب الزّكاة في السّاعة مثلاً، وانتفائه عند أخرى، كعدم وجوبها في المعلوفة.

احتجوّا: بأنّه، لو ثبت الحكم مع انتفاء الصّفة؛ لعرى تعليقُه عليها عن الفائدة، و جرى مجرى قولك: «الانسانُ الأبيضُ لا يعلمُ الغيوبَ، والأسودُ إذا نام لا يَبْصُر».

والجواب: المنع من الملازمة؛ فانّ الفائدة غير منحصرة فيا ذكر تموه، بل

## هي کثيرة:

منها شدّة الإهتام ببيان حكم محلّ الوصف، إمّا لاحتياج السّامع إلى بيانه، كأن يكون مالكاً للسّائمة مثلاً دون غيرها، أو لدفع تـوهّم عـدم تناول الحكم له، كما في قوله تعالى: «وَلاتَقتُلُوا أُولادَكُمْ خَشيَةَ إملاقٍ»؛ فانّه لولا التّصريح بالخشية لأمكن أن يتوهّم جواز القـتل معها؛ فـدلّ بذكرها على ثبوت التّحريم عندها أيضاً.

و منها أن تكون المصلحة مقتضية لإعلامه حكم الصفة بالنّص و ما عداها بالبحث والفحص.

و منها وقوع السّؤال عن محلّ الوصف دون غيره، فيُجاب على طبقه، و أو تقدّم بيان حكم الغير لنحو هذا من قبل.

واعترض: بأنّ الخصم إنّما يقول باقتضاء التّخصيص بالوصف نفي الحكم عن غير محلّه، إذا لم يظهر للتّخصيص فائدة سواه؛ فحيث ١٢ يتحقّق ما ذكر تموه من الفوائد، لا يبقى من محلّ النّزاع في شيء.

و جوابه: أنّ المدّعيٰ عدم وجدان صورة لاتحتمل فائدة من تلك الفوائد، و ذلك كافٍ في الاستغناء عن اقتضاء النّه الذّي صِرتم إليه، موناً لكلام البلغاء عن التّخصيص لا لفائدة؛ إذ مع احتال فائدة منها يحصل الصّون و يتأدّيٰ مالا بدّ في الحكمة منه؛ فيحتاج إثبات ما سواه إلىٰ دليل. و أمّا تمثيلهم في الحجة بالأبيض والأسود، فلا نُسلّم أنّ المقتضى مهم

لاستهجانه هو عدم انتفاء الحكم فيه عند عدم الوصف، و إنَّما هو كونه بياناً للواضحات.

## (۱۹) أصل

والأصحّ أنّ التّقييد بالغاية يدلّ على مخالفة ما بعدها لما قبلها، وفاقاً لأكثر المحقّقين. و خالف في ذلك السّيّد رضي الله عنه فقال: «تعليق الحكم بغاية، إنّا يدلّ على ثبوته إلى تلك الغاية، و ما بعدها يعلم انتفائه أو إثباته بدليل». و وافقه على هذا بعض العامّة.

لنا: أنّ قول القائل: «صُومُوا إلى اللَّيلِ»، معناه: آخر وجوب الصّوم مجيئ اللّيل. فلو فرض ثبوت الوجوب بعد مجيئه، لم يكن اللّيل آخراً، و هو خلاف المنطوق.

رضى الله عنه ـ بنحو ما سبق فى الاحتجاج على نفي دلالة التخصيص بالوصف، حتى أنه قال: «من فرّق بين تعليق الحكم بصفة و تعليقه بغاية، ليس معه إلاّ الدّعوى. و هو كالمناقض؛ لفرقه بين أمرين لا فرق بينها؛ فان قال: فأيّ معنى لقوله تعالى: «ثُمَّ أَيَّو االصِّيامَ إلى اللَّيْلِ» إذا كان ما بعداللّيل يجوز أن يكون فيه صوم؟ قلنا: و أيّ معنى لقوله عليه السّلام: «في سَاعِة الغَنَم زَكَاة» والمعلوفة مثلها.

١٨ فان قيل: لايمتنع أن تكون المصلحة في أن يعلم ثبوت الزّكاة في السّامّة

بهذاالنّص، و يعلم ثبوتها في المعلوفة بدليل آخر.

قلنا: لايمتنع فيا عُلّق بغاية، حرفاً بحرف.»

والجواب: المنع من مساواته للتعليق بالصّفة؛ فانّ اللّزوم هنا ظاهر؛ إذ لا ينفكّ تصوّر الصّوم المقيّد بكون آخره اللّيل، مثلاً، عن عدمه في اللّيل، بخلافه هناك، كما علمت. و مبالغة السّيّد \_رَحِمَهُ الله \_ في التّسوية بينهما لاوجه لها.

والتّحقيق ما ذكره بعض الأفاضل، من أنّه اقوىٰ دلالة من التّعليق بالشّرط. و لهذا قال بدلالته كلّ من قال بدلالة الشّرط و بعض من لم يقل بها.

## (۲۰) أصل

قال أكثر مخالفينا: إنّ الأمر بالفعل المشروط جائز، و إن علم الآمر المرانفاء شرطه. و ربّما تعدّىٰ بعض متأخّريهم، فأجازه، و إن علم المأمور أيضاً، مع نقل كثير منهم الاتّفاق على منعه.

و شرط أصحابنا في جوازه مع انتفاء الشّرط، كون الآمر جاهلاً الآلانتفاء، كأن يأمر السّيّد عبده بالفعل في غد، مثلاً، و يتّفق موته قبله. فانّ الأمر هنا جائز؛ باعتبار عدم العلم بانتفاء الشّرط، و يكون مشروطاً ببقاء العبد إلى الوقت المعيّن. و أمّا مع علم الآمر، كأمر الله تعالى زيداً م

بصوم غد، و هو يعلم موته فيه، فليس بجائز، و هوالحق. لكن لايعجبنى الترجمة عن البحث بما ترى، و إن تكثّر إيرادها في كتب القوم، و سيظهر لك سرّ ما قلته و إنّما لم أعدل عنها ابتداءً قصداً إلى مطابقة دليل الخصم لما عنون به الدّعوى، حيث جعله على الوجه الّذي حكيناه.

ولقد أجاد علم الهدئ، حيث تنحّىٰ عن هذاالمسلک، و أحسن التّأدية عن أصل المطلب!. فقال: «وفي الفقهاء والمتكلّمين من يجوّز أن يأمرالله تعالى بشرط أن لا يمنع المكلّف من الفعل، أو بشرط أن يقدّره. و يزعمون: أنّه يكون مأموراً بذلك مع المنع. و هذا غلط؛ لأنّ الشّرط إنّما يحسن فيمن لا يعلم العواقب و لا طريق له إلى علمها، فأمّا العالم بالعواقب و بأحوال المكلّف؛ فلا يجوز أن يأمره بشرط».

قال: «والذي يبين ذلك أنّ الرّسول \_صلى الله عليه و آله و سلّم \_لو أعلمنا أنّ زيداً لا يتمكّن من الفعل في وقت مخصوص، قبح منّا أن نأمره بذلك لامحالة. و إنّا حسّن دخول الشّرط فيمن نأمره فقد علمنا بصفته في المستقبل. ألا ترى أنّه لا يجوز الشّرط فيما يصح فيه العلم و لنا إليه طريق نحو حسن الفعل، لأنّه ممّا يصح أن نعلمه، وكون المأمور متمكّناً لا يصح أن نعلمه عقلاً؛ فاذا فقد الخبر، فلابد من الشّرط، و لابد من أن يكون أحدنا في أمره يحصل في حكم الظان لتمكّن من يأمره بالفعل مستقبلاً، و يكون الظّن يقوم مقام العلم يكون الظّن يقوم مقام العلم يكون الظّن يقوم مقام العلم

إذا تعذّر العلم. فأمّا مع حصوله، فلا يقوم مقامه. و إذا كان القديم تعالى عالماً بتمكّن من يتمكّن، وجب أن يوجّه الأمر نحوه، دون من يعلم أنّه لا يتمكّن. فالرَّسول \_ صلّى الله عليه و آله \_ حاله كحالنا إذا أعلَمنا الله عليه و تعالى حال من نأمره، فعند ذلك نأمر بلاشرط».

قلت: هذه الجملة الّتي أفادها السّيّد ـقدّس الله نفسه ـكافية في تحرير الله نفسه ـكافية في تحرير المقام، وافية باثبات المذهب المختار، فلا غرو إن نقلناها بطولها، واكتفينا عن إعادة الاحتجاج على ما صرنا إليه.

احتج المجوّزون بوجوه: الأوّل لولم يصحّ التّكليف بما علم عدم شرطه، لم يعص أحد واللّزم باطل بالضّرورة من الدّين. و بيان الملازمة: أنّ كلّ مالم يقع، فقد انتنى شرط من شروطه، و أقلّها إرادة المكلّف له؛ فلا تكليف به؛ فلامعصية.

الثّانى لولم يصحّ، لم يعلم أحد انّه مكلّف. واللّازم باطل. أمّا الملازمة، مع فلاًنّه مع الفعل، و بعده ينقطع التّكليف، و قبله لا يعلم، لجواز أن لا يوجد شرط من شروطه فلا يكون مكلّفا.

لايقال: قد يحصل له العلم قبل الفعل إذا كان الوقت متّسعاً، واجتمعت ١٥ الشّرائط عند دخول الوقت. و ذلك كافٍ في تحقّق التّكليف.

لأنّا نقول: نحن نفرض الوقت المتّسع زمناً زمناً، و نردّد في كلّ جـزء جزء جزء، فانّه معالفعل فيه، و بعده ينقطع، و قبل الفعل يجوز أن لايبقي بصفة

التّكليف في الجزء الآخر؛ فلا يعلم حصول الشّرط الذّي هو بقاؤه بالصّفة فيه، فلا يعلم التّكليف. و أمّا بطلان اللّازم فبالضّرورة.

الثالث لولم يصح، لم يعلم إبراهيم -عليه السّلام - وجوب ذبح ولده؛ لانتفاء شرطه عند وقته، و هو عدم النّسخ، و قد علمه و إلاّ لم يقدم على ذبح ولده ولم يحتج إلى فداء.

الرّابع كما أنّ الأمر يحسن لمصالح تنشأ من المأمور به، كذلك يحسن لمصالح تنشأ من نفس الأمر. و موضع النّزاع من هذاالقبيل، فانّ المكلّف من حيث عدم علمه بامتناع فعل المأمور به، ربّبا يُوطِّنُ نفسَه على الامتثال، فيحصل له بذلك لطف في الآخرة و في الدّنيا، لانـزجـاره عن القبيح. ألا ترى: أنّ السّيّد قد يستصلح بعض عَبيده بأوامر ينجّزها عليه، مع عزمه على نسخها، امتحاناً له. والإنسان قد يقول لغيره: «وكّلتك في بيع عبدي» مثلاً، مع علمه بأنّه سيعزله، إذا كان غرضه استالة الوكيل أو امتحانه في أمرالعبد.

والجواب عن الأوّل: ظاهر ممّا حقّقه السّيّد \_رحمـ ه اللّه \_، إذ ليس ١٥ نزاعنا في مطلق شرط الوقوع، و إِنَّمَا هو في الشَّرط الَّذي يـتوقَّف عـليه تمكن المكلّف شرعاً و قدرته على امتثال الأمر. و ليست الارادة منه قطعاً، والملازمة إنَّما تتمّ بتقدير كونها منه. و حينئذٍ فتوجَّه المنع عليها

و عن الثّاني: «المنع من بطلان اللّازم. و ادّعاءالضّرورة فيه مكابرة و بهتان. و قد ذكرالسّيّد \_ رضى الله \_ في تتمّة تنقيح المقام ما يتّضح به سند هذا المنع؛ فقال: «و لهذا نذهب إلى أنّه لا يعلم بأنّه مأمور بالفعل إلاّ بعد تَقَضّي الوقت و خروجه، فيعلم أنّه كان مأموراً به. و ليس يجب، إذا لم يعلم قطعاً أنّه مأمور، أن يسقط عنه وجوب التّحرّز. لأنّه إذا جاء وقت الفعل، و هو صحيح سليم، و هذه أمارة يغلب معهاالظّن ببقائه، فوجب أن يتحرّز من ترك الفعل والتّقصير فيه. ولا يتحرّز من ذلك إلاّ بالشّروع في الفعل و الابتداء به. و لذلك مثال في العقل، و هو أنّ المشاهِد للسّبُع من بُعدٍ، مع تجويزه أن يخترم السّبُع قبل أن يصل إليه، يلزمه التّحرّز منه، لما ذكرناه، و لا يجب إذا لزمه التّحرّز أن يكون عالماً ببقاء السّبُع و تمكّنه من الاضرار به».

و هذاالكلام جيّد، ما عليه في توجيه المنع من مزيد. و به يظهر الجواب عن استدلال بعضهم على حصول العلم بالتّكليف قبل الفعل، بانعقاد الاجماع على وجوب الشّروع فيه بنيّة الفرض، إذ يكفي في وجوب نييّة الفرض غلبة الظّن بالبقاء والتمكّن، حيث لا سبيل إلى القطع، فلا دلالة له على حصول العلم.

و عن الثّالث: بالمنع من تكليف إبراهيم ـعليهالسّلام ـبالذّبح الّذي هو فري الأوداج، بل كلّف بمقدّماته كالإضجاع، و تناول المُدية، و مــا مم

يجري مجرئ ذلك. والدّليل على هذا قوله تعالى: «وَ نَادَينَاهُ أَن يَا إِبراهيمُ قَد صَدَّقتَ الرُّؤيا». فأمّا جزعه عليه السّلام فلإ شفاقه من أن يؤمر، بعد مقدّمات الذبّح، به نفسه، لجريان العادة بذلك. و أمّا الفداء، فيجوز أن يكون عمّا ظنّ أنّه سيؤمر به من الذّبح، أو عن مقدّمات الذّبح زيادة على ما فعله، لم يكن قد أمر بها، إذ لا يجب في الفدية أن يكون من جنس ء المفدي.

و عن الرّابع: أنّه لوسلّم، لم يكن الطّلبُ هناك للفعل؛ لما قد علم من امتناعه، بل للعزم على الفعل و الانقياد إليه والامتثال. و ليس النّزاع فيه، بل في نفس الفعل. و أمّا ما ذكره من المثال، فانَّما يحسن لمكان التوصّل إلى تحصيل العلم بحال العبد والوكيل، و ذلك ممتنع في حقّه تعالى.

الأقرب عندى: أنّ نسخ مدلول الأمر ـ و هوالوجوب ـ لايبقي معه الدّلالة على الجواز، بل يرجع إلى الحكم الّذي كان قبل الأمر. و بـ قـال العلّامة في النّهاية، و بعض المحقّقين من العامّة. و قال أكثرهم بالبقاء، و هو مختاره في التهذيب.

لنا: أنّ الأمر إنّما يدلّ على الجواز بالمعنى الاّعمّ - اعني الإذن في الفعل فقط \_ و هو قدر مشترك بينالوجوب، و النّدب، والإباحة، والكراهة. فلا يتقوّم إلا بما فيها من القُيود، ولايدخل بـدون ضمّ شيء مـنها إليـه في الوجود، فادّعاء بقائه بنفسه بعد نسخ الوجوب غير معقول.

والقولُ بانضام الإذن في الترك إليه باعتبار لزومه لرفع المنع الذي و اقتضاه النسخ، موقوف على كون النسخ متعلقاً بالمنع من الترك الذي هو جيزء مفهوم الوجوب، دون الجموع. و ذلك غير معلوم؛ إذ النزاع في النسخ الواقع بلفظ: «نَسَخْتُ الوُجُوبَ» و نحوه. و هو كما يحتمل التعلق بالجزء الذي هو المنع من الترك، لكون رفعه كافياً في رفع مفهوم الكل، كذلك يحتمل التعلق بالجموع، و بالجزء الآخر الذي هو رفع الحرج كذلك يحتمل التعلق بالمجموع، و بالجزء الآخر الذي هو رفع الحرج عن الفعل، كما ذكره البعض، و إن كان قليل الجدوئ؛ لكونه في الحقيقة واجعاً إلى التعلق بالمجموع.

احتجّوا: بأنّ المقتضي للجواز موجود، والمانع منه مفقود؛ فوجب القول بتحقّقه.

17

امّا الأوّل: فلأنّ الجواز جزء من الوجوب، والمقتضي للمركّب مقتض لأجزائه.

و أمّا الثّاني: فلأنّ الموانع كلّها منتفية بحكم الأصل و الفرض، سوىٰ ١٥ نسخ الوجوب ماهيّة مركّبة، نسخ الوجوب ماهيّة مركّبة، والمركّب يكني في رفعه رفع أحد أجزائه، فيكني في رفع الوجوب رفع المانع منالتّرك الذّي هو جزؤه. وحينئذٍ فلا يدلّ نسخه على ارتفاع ١٨

الجواز.

فان قيل: لا نُسلِّم عدم مانعيّة نسخ الوجوب لتبوت الجواز؛ لأنّ الفصل علّة لوجود الحصّة الّتي معه من الجنس، كما نَصَّ عليه جمع من الحققين. فالجواز الّذى هو جنس للواجب و غيره لابد لوجوده في الواجب من علّة هي الفصل له، و ذلك هوالمنع من الترّك، فزواله مقتض لزوال الجواز، لأنّ المعلول يزول بزوال علّته، فتثبت مانعيّة النسخ لبقاء الجواز.

قلنا: هذا مردود من وجهين:

و أحدهما: أنّ الخلاف واقع في كون الفصل علّة للجنس؛ فقد أنكره بعضهم و قال: إنّها معلولان لعلّة واحدة. و تحقيق ذلك يطلب من مواضعه.

رو ثانيهما: أنّا و إن سلّمنا كونه علّة له فلا نُسلّم أنّ ارتفاعه مطلقاً يقتضي ارتفاع الجنس، بل إنّا يرتفع بارتفاعه، إذا لم يخلفه فصل آخر؛ و ذلك لأنّ الجنس إنّا يفتقر إلى فصل مّا و من البيّن أنّ ارتفاع من الترك دلك لأنّ الجنس الإذن فيه، و هو فصل آخر للجنس الّذي هو الجواز.

والحاصل: أنّ للجواز قيدين: أحدهما المنع من التّرك، و الآخر الإذن فيه؛ فاذا زال الأوّل خلفه الثّاني. و من هنا ظهر أنّه ليس المدّعىٰ ثبوت الجواز بمجرّد الأمر، بل به و بالنّاسخ، فجنسه بالأوّل و فصله بالثّاني.

ولاينافي هذا إطلاق القول بأنّه إذا نسخ الوجوب بقي الجواز، حيث أنّ ظاهره استقلال الأمر به، فإنّ ذلك توسّع في العبارة. و أكثرهم مصرّحون بما قلناه.

فان قيل: لمّا كان رفع المركّب يحصل تارة برفع جميع أجزائه، و أُخرىٰ برفع بعضها، لم يعلم بقاء الجواز بعد رفع الوجوب؛ لتساوي احتال رفع البعض الذّى يتحقّق معه البقاء، و رفع الجميع الّذي معه يزول.

قلنا: الظّاهر يقتضي البقاء، لتحقّق مقتضيه أوّلاً، والأصل استمراره. فلا يدفع بالاحتال. و توضيح ذلك: أنّ النّسخ إنّا توجّه إلى الوجوب، و المقتضي للجواز هوالأمر، فيستصحب إلى أن يثبت ما ينافيه. و حيث أنّ رفع الوجوب يتحقّق برفع أحد جزئيه، لم يبق لنا سبيل إلى القطع بثبوت المنافى فيستمرّ الجواز ظاهراً. و هذا معنى ظهور بقائه.

والجواب: المنع من وجود المقتضي؛ فانّ الجواز الّذي هو جزء من ماهيّة الوجوب و قدر مشترك بينها و بين الأحكام الشّلاثة الأخر، لا تحقق له بدون انضام أحد قيودها إليه قطعاً، و إن لم يثبت عليّة الفيصل للجنس، لأنّ انحصار الأحكام في الخمسة يعدّ في الضّروريّات. و حينئذ فالشّك في وجود المقتضي. و قد علمت أنّ فالشّك في وجود المقتضي. و قد علمت أنّ نسخ الوجوب، كما يحتمل التّعلّق بالقيد فيقط، أعنى المنع من التّرك، فيقتضي ثبوت نقيضه الّذي هو قيد آخر، كذلك يحتمل التّعلّق بالمجموع، من المتعرفي علمة عنه المجموع، المنتابي المنابقية بالمجموع، من التّعلق بالمحموع، من التّعلق بالمجموع، من التّعلق بالمجموع، من التّعلق بالمجموع، من التّعلق بالمحموع، من التّعلق بالتّع المحمود القبط التّعلق بالمحمود التّحد التّحد التّحد التّحد التّحد التّحد الله تحديل التّعلق بالمحمود التّحد التّحد

فلا يبقى قيد و لا مقيد؛ فانضام القيد مشكوك فيه، و لا يتحقّق معه وجود المقتضي. و لو تشبّث الخصم في ترجيح الاحتال الأوّل بأصالة عدم تعلّق النّسخ بالجميع، لكان معارضاً بأصالة عدم وجود القيد، فيتساقطان.

و بهذا يظهر فساد قولهم في آخر الحجّة: «إنّ الظّاهر يـقتضي البـقاء، لتحقّق مقتضيه، والأصل استمراره»، فانّ انضام القيد ممّا يتوقّف عـليه وجود المقتضى، ولم يثبت.

إذا تقرّر ذلك، فأعلم: أنّ دليل الخصم لو تمّ، لكان دالاً على بقاء الاستحباب، لا الجواز فقط، كما هوالمشهور على ألسنتهم، يريدون به الإباحة. و لا الأعمّ منه و من الاستحباب، كما يُوجَد في كلام جماعة. و لا منهما و من المكروه، كما ذهب إليه بعض، حتى أنّهم لم ينقلوا القول ببقاء الاستحباب بخصوصه إلاّ عن شاذ، بل ربما ردّ ذلك بعضهم نافياً للقائل به، مع أنّ دليلهم على البقاء كما رأيت ينادى بأنّ الباقي هو الاستحباب.

و توضيحه: أنّ الوجوب لمّا كان مركّباً من الإذن في الفعل وكونه راجحاً ممنوعاً من تركهِ، وكان رفع المنع من التّرك كافياً في رفع حقيقة الوجوب، لاجرم كان الباقي من مفهومه هو الإذن في الفعل مع رجحانه؛ فاذا انضمّ إليه الإذن في التّرك على ما اقتضاه النّاسخ، تكمّلت قيو دالنّدب وكان النّدب هو الباقى.

البحث الثّاني في النّواهي اختلف النّاس في مدلول صيغة النّهي حقيقة، على نحو اختلافهم في الأمر. والحق أنّها حقيقة في التّحريم، مجاز في غيره؛ لأنّه المتبادر منها في العرف العامّ عند الإطلاق؛ ولهذا يُذَمُّ العبدُ على فعل ما نهاه المولى عنه بقوله: «لاتفعله» والأصل عدم النّقل؛ ولقوله تعالى: «وَمَا نَهليكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا»، أوجب سبحانه الانتهاء عمّا نهى الرّسول، حسلى الله عليه و آله عنه؛ لما ثبت من أنّ الأمر حقيقة في الوجوب، و ما وجب الانتهاء عنه فقد حرم فعله.

و ما يقال: من أنّ هذا مختصّ بمناهي الرّسول \_ صلّى الله عليه و آله \_ و ما يقال: من أنّ هذا مختصّ بمناهي الرّسول عنه: بأنّ تحريم ما نهى عنه الرّسول \_ صلّى الله عليه و آله \_ يدلّ بالفحوىٰ على تحريم ما نهى الله تعالىٰ عنه. مع ما في احتال الفصل من البعد، هذا. و استعال النّهي في الكراهة شايع في أخبارنا المرويّة عن الأئمة \_ عليهم السّلام \_ على نحو ما في اخبارنا المرويّة عن الأئمة \_ عليهم السّلام \_ على نحو ما

قلناه فيالأمر.

(۲۳) أصل

٣

واختلفوا في أنّ المطلوب بالنّهي ما هو؟. فذهب الأكثرون إلى أنّه هو الكفّ عن الفعل المنهيّ عنه، و منهم العلاّمة \_رَحِمَهُ الله \_ في تهذيبه. و قال في النّهاية: المطلوب بالنّهي نفس «أن لا تفعل». و حكى: أنّه قول عجاعة كثيرة. و هذا هو الأقوى.

لنا: أنّ تارك المنهيّ عنهُ كالزّنا، مثلاً، يُعدّ في العرف ممتثلاً، و يمدحه العقلاءُ على أنّه لم يفعل، من دون نظر إلى تحقّق الكفّ عنه، بل لايكاد و يخطر الكفّ ببال أكثرهِم. و ذلك دليل على أنّ متعلّق التّكليف ليس هو الكفّ، و إلاّ لم يصدق الامتثال،. و لا يحسن المدحُ على مجرّد التّرك.

احتجّوا: بأنّ النّهي تكليف، و لا تكليفَ إلاّ بمقدور للـمكلّف. و نـني ١٦ الفعل يمتنع أن يكون مقدوراً له، لكونه عدماً أصـليّاً، والعـدم الأصـليّ سابق على القدرة و حاصل قبلها، و تحصيل الحاصل محال.

والجواب: المنع من أنّه غير مقدور، لأنّ نسبة القدرة إلى طرفي الوجود مو والعدم متساوية. فلولم يكن نني الفعل مقدوراً، لم يكن إيجاده مقدوراً، إذ تاثير صفة القدرة في الوجود فقط، وجوب، لا قدرة.

فان قيل: لابدّ للقدرة من أثر عقلاً، والعدم لايصلح أثـراً، لأنّــه نــفي م

محض. و أيضاً فالأثر لابد أن يستند إلى المؤثّر و يتجدّد، والعدم سابق مستمّر، فلا يصلح أثراً للقدرة المتأخرّة.

ت قلنا: العدم إنّما يجعل أثراً للقدرة باعتبار استمراره. و عدم الصلاحِية بهذاالاعتبار في حيّز المنع؛ و ذلك لأنّ القادر يمكنه أن لا يفعل فيستمرّ، و أن يفعل فلا يستمرّ. فأثر القدرة إنّما هوالاستمرار المقارن لها، و هو مستندُ إليها، و متجدّد بها.

### (۲۴) أصل

و قال السّيّد المرتضىٰ \_رحمه الله \_و جماعة منهم العلاّمة في أحد قوليه: «إنّ النّهي كالأمر في عدم الدّلالة على التّكرار، بل هو محتمل له و للمرّة». و قال قومُ: بافادته الدّوام و التّكرار، و هو القول الثّاني للعلاّمة \_رحمه الله \_ اختاره في النّهاية، ناقلاً له عن الأكثر. و إليه أذهب.

لنا: أنّ النّهي يقتضى منع المكلّف من إدخال ماهيّة الفعل و حقيقته في الوجود، و هو إنّما يتحقّق بالامتناع من إدخال كلّ فرد من أفرادها مه فيه؛ إذ مع إدخال فرد منها يصدق إدخال تلك الماهيّة في الوجود؛ لصدقها به؛ و لهذا إذا نهى السّيّدُ عبده عن فعل، فانتهىٰ مدّة كان يمكنه إيقاع الفعل فيها ثمّ فعل، عُدّ في العُرف عاصياً مخالفاً لسيّده، وحسن منه عقائبه، وكان عند العقلاء مذموماً بحيث لو اعتذر بذهاب المدّة الّتي يمكنه

الفعل فيها و هو تارك، و ليس نهي السّيّد بمتناول غيرها، لم يقبل ذلك منه، و بقى الذّم بحاله. و هذا ممّا يشهد به الوجدان.

احتجّوا: بأنّه لو كان للدّوام؛ لما انفكّ عنه، و قد انفكّ. فانّ الحائض مهيت عن الصّلاة والصّوم، و لا دوام. و بأنّه ورد للتّكرار، كقوله تعالى: «وَلا تَقرَبُوا الْزِّنٰا» و بخلافه، كقول الطّبيب: «لا تَشرَبِ اللَّبَنَ»، «و لا تأكُلِ اللَّبحم،». والاشتراك والجاز خلاف الأصل، فيكون حقيقة على القدر المشترك. و بأنّه يصح تقييده بالدّوام و نقيضه، من غير تكرار ولا نقض؛ فيكون للمشترك.

والجواب عن الأوّل: أنّ كلامنا في النّهي المطلق. و ذلك مختصّ بوقت ه الحيض، لأنّه مقيّدَ به، فلا يتناول غيره. ألا ترىٰ أنّه عامّ لجميع أوقـات الحيض.

و عن الثّاني: أنّ عدم الدّوام في مثل قول الطّبيب، إغّا هـو للـقرينة، ١٦ كالمرض في المثال. ولولا ذلك، لكان المتبادر هوالدّوام. عـلى أنّك قـد عرفت في نظيره سابقاً: أنّ ما فرّوا منه بجعل الوضع للـقدر المشـترك \_ أعنى: لزوم المجاز و الاشتراك \_ لازم عليهم، من حيث أنّ الاستعمال في ١٥ خصوص المعنيين يصير مجازاً فلايتم هم الاستدلال به.

و عن الثّالث: أنّ التّجوّز جائز، والتّاكيد واقع فيالكـلام مسـتعمل، فحيث يقيّد بخلاف الدّوام يكون ذلك قرينة الجاز، و حـيث يـؤتي بمــا

يوافقه يكون تأكيداً.

(۲۵)

#### فائدة

لمّا أثبتنا كون النّهي للدّوام والتّكرار، وجب القول بأنّه للفور؛ لأنّ الدّوام يستلزمه. و من نفى كونه للتّكرار، نفى الفور أيضاً. والوجه في ذلك واضح.

### (۲۶) أصل

الحق امتناع توجه الامر والنهى إلى شىء واحد. ولا نعلم في ذلك مخالفاً من أصحابنا. و وافقنا عليه كثيرٌ ممن خالفنا. و أجازه قوم. و ينبغي تحرير محل النزاع أوّلاً فنقول:

رود الوحدة تكون بالجنس و بالشّخص. فالأوّل يجوز ذلك فيه، بأن يُؤمَر بفرد و يُنهىٰ عن فرد، كالسّجود لله تعالى، وللشّمس، والقمر. و ربّا منعه مانعٌ، لكنّه شديدالضّعف، شاذّ. والثّانى إمّا أن يتّحد فيه الجهة، أو تتعدّد. فان اتّحدت، بأن يكون الشّيء الواحد من الجهة الواحدة مأموراً به منهيّاً عنه؛ فذلك مستحيل قطعاً. و قد يجيزه بعض من جوّز تكليف الحال حبّحهم الله \_و منعه بعض الجيزين لذلك؛ نظراً إلى أنّ هذا ليس تكليفاً \_ و بناه الحكم بأنّ الفعل يجوز تركه، ولا بالحال، بل هو محال في نفسه؛ لأنّ معناه الحكم بأنّ الفعل يجوز تركه، ولا

يجوز. و إن تعدّدتِ الجهة، بأن كان للفعل جهتان، يتوجَّه إليه الأمرُ من إحديْها، والنّهيُ من الأخرى، فهو محلّ البحث؛ و ذلك كالصّلاة في الدّار المغصوبة، يُؤمَر بها من جهة كونها صلاة، و يُنهىٰ عنها من حيث كونها عضباً؛ فمن أحال اجتاعها أبطلها، و من أجازه صحّحها.

لنا: أنّ الأمر طلبُ لا يجاد الفعل، والنّهي طلب لعدمه؛ فالجمعُ بينها في أمر واحد ممتنع. و تعدّدُ الجهة غير مُجدٍ مع اتّحاد المتعلّق؛ إذا لامتناع إنّا عينشأ من لزوم اجتاع المتنافيين في شيء واحد. و ذلك لا يندفع إلاّ بتعدّد المتعلّق، بحيث يُعَدُّ في الواقع أمرين: هذا مأمور به و ذلك منهيّ عنه. و من البيّن أنَّ التّعدّد بالجهة لا يقتضي ذلك بل الوحدة باقية معه قطعاً؛ ما فالصّلاة في الدّار المغصوبة، و إن تعدّدت فيها جهةُ الأمر والنّهي، لكن المتعلّق الذي هو الكون متّحد؛ فلو صحّت، لكان مأموراً به من حيث انّه أحد الأجزاء المأمور بها للصّلاة و جزء الجزء جزء والأمر بالمركّب أمر باجزائه و منهيّاً عنه، باعتبار أنّه بعينه الكون في الدّار المغصوبة، فيجتمع باجزائه و هو متّحدٌ. و قد بيّنا امتناعه؛ فتعيّن بطلانها.

احتج المخالفُ بوجهين: الأوّل، أنّ السّيّد إذا أمر عبده بخياطة ثـوب، مهم ونهاه عن الكون في مكان مخصوص، ثمّ خاطه في ذلك المكان، فانّا نقطع بأنّه مطيعٌ عاصٍ لجهتي الأمر بالخياطة والنّهي عن الكون.

الثَّاني: أنَّه لو امتنع الجمع، لكان باعتبار اتِّحاد متعلَّق الأمر والنَّهي، إذ م

لامانع سواه اتفاقاً. واللازم باطل؛ إذ لا اتّحاد في المتعلّقين. فإنّ متعلّق الأمر الصّلاة، و متعلّق النّهي الغصب، وكلّ منها يتعقّل انفكاكه عن الآخر، و قد اختار المكلّف جمعها، مع إمكان عدمه. و ذلك لايخرجها عن حقيقتها اللّتين هما متعلّقا الأمر والنّهي، حتى لايبقيا حقيقتين مختلفتين؛ فيتّحد المتعلّق.

والجوابُ عن الأوّل: أنّ الظّاهر في المثال المذكور إرادة تحصيل خياطة الثّوب بأيّ وجه اتّفق. سلّمنا، لكنّ المتعلّق فيه مختلف، فانّ الكون ليس جزءً من مفهوم الخياطة، بخلاف الصّلاة. سلّمنا، لكن نمنع كونه مطيعاً والحال هذه. و دعوى حصول القطع بذلك في حيّز المنع، حيث لا يعلم إرادة الخياطة كيف ما اتّفقت.

وعن الثّاني: أنّ مفهوم الغصب، وإن كان مغايراً لحقيقة الصّلاة، إلّا أنّ الكون الّذي هو جزؤها بعض جزئيّاته؛ إذ هو ممّا يتحقّق به. فاذا أوجدالمكلّف الغصب بهذاالكون، صار متعلّقاً للنّهي، ضرورة أنّ الأحكام إنّا تتعلّق بالكلّيّات باعتبار وجودها في ضمن الأفراد، فالفرد الذي يتحقّق به الكلّيُّ هوالّذي يتعلّق به الحكي هوالذي يتعلّق به الحكم حقيقة. وهكذا يُتألُ في جهة الصّلاة، فإنّ الكون المأمور به فيها و إن كان كليّاً، لكنّه إنّا يُراد باعتبار الوجود. فتعلّق الأمر في الحقيقة إنّا هوالفرد الذي يُوجَد منه، ولو باعتبار الوجود. فتعلّق الأمر في الحقيقة إنّا هوالفرد الذي يُوجَد منه، ولو باعتبار الحِصّة الّي في ضمنه من الحقيقة الكلّية، على أبعد الرّأيين في وجود

### الكلِّيّ الطّبيعيّ.

وكما أنّ الصّلاة الكلّيّة تتضمّن كوناً كلّيّاً، فكذلك الصّلاة الجزئيّة تتضمّن كوناً جزئيّاً؛ فاذا اختار المكلّفُ إيجاد كلّيّ الصّلاة بالجزئيّ المعيّن منها، فقد اختار إيجاد كلّيّ الكون بالجزئيّ المعيّن منه الحاصل في ضمن الصّلاة المعيّنة. و ذلك يقتضي تعلّق الأمر به. فيجتمع فيه الأمر والنّهي، وهو شي واحد قطعاً؛

فقوله: «و ذلك لايخرجها عن حقيقتها، ...»، إن أراد به خروجَها عن الوصف بالصّلاة والغصب، فمسلّمٌ، ولا يُجديه نفعا؛ إذ لانزاعَ في اجتاع الجهتين، و تحقّق الاعتبارين؛ و إن أراد أنّها باقيان على المغايرة والتّعدُّد بحسب الواقع والحقيقة، فهو غلط ظاهرٌ و مكابَرَة محضة، لا يرتابُ فيها ذو مسكة.

و بالجملة فالحكم هنا واضح، لايكاد يلتبسُ على من راجع وجدانه، ١٦ ولم يطلق في ميدان الجدال والعَصَبيَّة عِنانه.

### (۱۷) أصل

10

اختلفوا في دلالة النّهي على فساد المنّهيِّ عنه، على أقوال، ثالثها: يدلّ في العبادات، لا في المعاملات. و هو مختار جماعة، منهم المحقّق والعلّامة. واختلف القائلون بالدّلالة، فقال جمع منهم المرتضى: إنّ ذلك بالشّرع،

لاباللّغة. و قال آخرون: بدلالة اللّغة عليه أيضاً، والأقوىٰ عندي: أنّه يدلّ في العبادات بحسَب اللّغة والشّرع دون غيرها مطلقاً. فهنا دَعويان، لنا على أوليها: أنّ النّهيَ يقتضي كونَ ما يتعلّق به مَفسدة، غيرَ مراد للمكلّف. والأمر يقتضي كونه مصلحة مراداً. و هما متضادّان؛ فالآتي بالمنهيِّ عنه لا يكون آتياً بالمأمور به. و لازم ذلك عدم حصول الامتثال والخروج عن العهدة. ولا نعني بالفساد إلاّ هذا.

و لنا على الثّانية: أنّه لو دلّ، لكانت باحدى الثّلاث، و كلّها منتفية. أمّا الاؤلى والثّانية فظاهر. و أمّا الالتزام، فلأنّها مشروطة باللّزوم العقليّ، أوالعرفيّ، كما هو معلوم، و كلاهما مفقودان. يدلّ على ذلك: أنّه يجوز عندالعقل و في العُرف أن يصرّح بالنّهي عنها، و أنّها لاتفسد بالمخالفة، من دون حصول تنافٍ بين الكلامين. و ذلك دليلٌ على عدم اللّزوم بيّنٌ.

روابه التّالين بالدّلالة مطلقاً بحسب الشّرع لا اللّغة: أنّ علماء الأمصار في جميع الأعصار، لم يزالوا يستدلّون على الفساد بالنّهي في أبوابه كالأنكحة والبيوع و غيرها. و أيضاً لولم يفسد، لزم من نفيه حكمة يدلّ عليها النّهي، و من ثبوته حكمة تدلّ عليها الصّحّة. واللّازم باطل؛ لأنّ الحكمتين، إن كانتا متساويتين تعارضتا و تساقطتا، و كان الفعل و عدمه متساويين، فيمتنع النّهي عنه؛ لخلوّه عن الحكمة. و إن كانت حكمة النّهي منساويين، فيمتنع النّهي عنه؛ لخلوّه عن الحكمة. و إن كانت حكمة النّهي مرجوحة فهو أولى بالامتناع؛ لأنّه مفوّت للّزائد من مصلحة الصّحة، و

هو مصلحة خالصة؛ إذ لا معارضَ لها من جانب الفساد، كما هو المفروض. و إن كانت راجحة فالصّحّة ممتنعة؛ لخلوّها عن المصلحة، بل لفوات قدرالرّجحان من مصلحة النّهي، و هو مصلحة خالصة لا يعارضها شيء من مصلحة الصّحّة.

و أمّا انتفاء الدّلالة لغة، فلأنّ فساد الشّيء عبارة عن سلب أحكامه. وليس في لفظ «النّهي» ما يدلّ عليه لغةً قطعاً.

والجواب عن الاوّل: أنّه لا حجّة في قول العلماء بمجرّده، مالم يبلغ حدَّ الاجماع. و معلومٌ انتفاؤه في محلّ النّزاع؛ إذا لخلاف والتّشاجر فيه ظاهر جليّ.

و عن الثّاني: بالمنع من دلالة الصّحّة، بمعنى ترتّب الأثر على وجود الحكمة في الثّبوت؛ إذ من الجائز عقلاً انتفاء الحكمة في إيقاع عقد البيع وقت النّداء مثلاً مع ترتّب أثره \_ أعنى انتقال الملك \_عليه. نعم، هذا به في العبادات معقول؛ فإنّ الصّحّة فيها باعتبار كونها عبارة عن حصول الامتثال، تدلّ على وجود الحكمة المطلوبة؛ و إلاّ لم يحصل.

و بما قدّمناه في الاحتجاج على دلالة النّهي على الفساد في العبادات مع يظهر جواب الاستدلال على انتفاء الدّلالة لغة؛ فانّه على عمومه ممنوع. نعم هو في غير العبادات متوجّه.

واحتج مثبتوها كذلك لغة أيضاً، بوجهين:

أحدهما: ما استدل به على دلالته شرعاً، من أنّه لم ين العلماء يستدلّون بالنّهي على الفساد.

و أجاب عنه أولئك: بأنه إنما يقتضي دلالته على الفساد، و أمّا أنّ تلك الدّلالة بحسب اللّغة، فلا. بل الظّاهر أنّ استدلالهم به على الفساد إنّما هو لفهمهم دلالته عليه شرعاً؛ لِما ذكر من الدّليل على عدم دلالته لغة،

والحق ما قدّمناه: من عدم الحجيّة في ذلك. و هم و إن أصابوا في القول بدلالته في العبادات لغة، لكنّهم مخطئون في هذا الدّليل. والتّحقيق ما استدللنا به سابقاً.

الوجه الثّاني لهم: أنّ الأمر يقتضي الصّحّة، لما هوالحـقّ من دلالته على الاجزاءِ بكـلا تـفسيريه. والنّهـي نـقيضه، والنّـقيضان مـقتضاهما نقيضان. فيكون النّهي مقتضياً لنقيض الصّحّة، و هوالفساد.

۱۲ و أجاب الأوّلون: بأنّ الأمر يقتضي الصّحّة شرعاً، لا لغة، و نقول بمثله في النّهي. و أنتم تدّعون دلالته لغة. و مثله ممنوع في الأمر.

والحق أن يقال: لا نُسلِّم وجوبَ اختلاف أحكام المتقابلات، لجواز اشتراكها في لازم واحد، فضلاً عن تناقض أحكامها. سلّمنا، لكن نقيض قولنا: «يقتضي الصّحّة»: أنّه «لايقتضي الصّحّة»، ولا يلزم منه أن «يقتضي الفساد». فمن أين يلزم في النّهي أن يقتضي الفساد؟ نعم يلزم أن «يقتضي الصّحّة. و نحن نقول به.

حجّة النّافين للّدلالة مطلقاً، لغة و شرعاً؛ أنّه لو دلّ لكان مناقضاً للتّصريح بصحّة المنهيّ عنه. واللّازم منتفٍ، لأنّه يصحّ أن يقول: «نَهَيتُكَ عن البَيْعِ الفُلانيّ بِعَيْنِهِ مَثَلاً. وَلَو فَعَلْتَ لعاقبتُك. لٰكِنّهُ يَعْصُلُ بِهِ المُلْك.» و أجيب: بمنع الملازمة، فإنّ قيام الدّليل الظّاهر على معنى لايمنع التتصريح بخلافه، و أنّ الظّاهر غير مراد. و يكون التّصريح قرينة صارفة عمّا يجب الحمل عليه عندالتّجرّد عنها.

و فيه نظر، فان التصريح بالنقيض يدفع ذلك الظّاهر و ينافيه قطعاً. و ليس بين قوله في المثال: «ولو فَعَلتَ لَعاقَبتُك ...»، وبين قوله: «نَهَـيْتُكَ عَنْهُ» مناقضة ولا منافاة. يشهد بذلك الذّوق السّليم.

فالحق: أنّ الكلام متّجه في غيرالعبادات و هوالّذي مثلّ به. و أمّا فيها، فالحكم بانتفاء اللّازم غلط بين؛ إذالمناقضة بين قوله: «لا تُصَلِّ في المكانِ المغطوبِ» و «لَوْ فَعَلْتَ لَكَانَتْ صَحِيحَةً مَـقْبُولَة» في غاية الظّهور، ١٢ لا ينكرها إلاّ مُكابِرُ.

## فهرست اصطلاحات عربی و معادل آنها به انگلیسی

| Solitary                         | الاحاد ۱۱/۹،۱۶/۲۸         |
|----------------------------------|---------------------------|
| Last portion of the time         | آخرالوقت ۸/۵۵             |
| Hereafter                        | الآخرة ٩/٤٩               |
| Marriage                         | الآنكحة ١٢/٨٥             |
| Verse                            | الآية ١٢/١٠               |
| Invalidity                       | إبطال ۴/۱۸                |
| Agreement                        | الاتّفاق ۱۱/۱۶            |
| By general agreement             | اتّفاقاً ۴/۲۲، ۶/۴۷       |
| Performance of the commanded act | الاتيان بالمأمور به ۱۶/۲۴ |
| Conjoining                       | اجتماع ۷/۴۵               |
| Qualification of religious       | الاجتهاد ٨/٢              |
| judgement                        |                           |
| Compliance                       | الاجزاء ١٠/٨٧             |
| Consensus                        | اجماع ۱۷/۲۷               |
| Justification                    | الاحتجاج ١٥/٣٩            |
| One of two sides                 | احد الطّرفين ۴/٣          |
| Legal judgements                 | الاحكام ١٨/٣١             |

| Willingness                 | الارادة، ارادة ١٠/٤٨، ١٠/٨٨ |
|-----------------------------|-----------------------------|
| Hastening                   | الاستباق ٩/٣٥               |
| Exception                   | الاستثناء ١٥/٢٣             |
| Recommended                 | الاستحباب ۵/۷۵              |
| Demonstration, Inference    | الاستدلال ۴/۳، ۲۲/۵         |
| Being capable               | الاستطاعة ١٨/٢٤             |
| Employment                  | استعمال ۱۲/۸                |
| Seeking forgiveness         | الاستغفار ۱/۱۶              |
| Self-sufficient             | استغناء ۱۷/۳                |
| Questioning                 | الاستفهام ۲۲/۸              |
| Necessitation               | الاستلزام ١/٤٧              |
| Continuity                  | استمرار ۱۲/۳۷               |
| Homonym                     | الاشتراك ١٤/١١              |
| Verbal homonym              | الاشتراك اللَفظي ٢١/٩       |
| Wide spread usage           | اشتهار الاستعمال ۱۳/۲۶      |
| Fundamental principle       | الاصول ۱۰/۲۴                |
| Principles of jurisprudence | اصول الفقه ۲/۴              |
| Existing opposites          | الاضداد الوجوديه ۴۴/۴       |
| To harm                     | الاضرار ۱۱/۷۰               |
| Being inclusive             | الاطراد ١٣/١                |
| Unqualified opinion         | اطلاق القول ١١/٣٩           |
| Repetition                  | اعادة ٤/٥٢                  |
| Proper consideration        | الاعتبارالصحيح ١٢/٤١        |

| Two considerations                  | الاعتبارين ٣/١١              |
|-------------------------------------|------------------------------|
| Objection                           | الاعتراض ٩/٢٢                |
| Carrying out the punishments        | اقامة الحدود ٨/٤٠            |
| Requirement, Requisited             | الاقتضاء ۲/۵،۱۷/۴۸           |
| States of being                     | الاكوان ٥/٥٠، ١٤٤٥، ٨/٨٥     |
| Necessary connection, Necessitation | الالتزام ۱۰/۶۳               |
| Necessitating                       | الالزام ۱۷/۲۲                |
| Agent                               | الموثر ١/٧٩                  |
| Signs                               | امارات، الأمارات ٢/٢٨، ١٤/٣۶ |
| Sign                                | امارة ۲/۷۰                   |
| Performance                         | الامتثال ۴/۳۵                |
| Fulfilment of the command           | امتثال الامر ۸/۳۸            |
| Particular abstinence               | امساک مخصوص ۱/۸              |
| Invalidity of consequent            | انتفاء اللازم ۴/۴۵           |
| Transference of the ownership       | انتقال الملك ١٢/٨۶           |
| Limitedness                         | انحصار ۱۵/۷۴                 |
| Humanity                            | الانسانية ۱۷/۴۴              |
| Being exclusive                     | الانعكاس ٢/٢                 |
| Distinction                         | الانقصال ٣/٥٨                |
| Jurist                              | اهل الشرع ٢/٧                |
| Native speakers of a language       | اهل اللغة ١١/٣۶              |
| Linguists                           | اهل اللغة ٢٥/٢٥              |
| Realization of the act              | ایجاد الفعل ۴/۳۳             |

## ۹۲ معالم الدّين

| Obligating                      | الايحاب ١٧/٢٢               |
|---------------------------------|-----------------------------|
| This is far from                | این هذا عن ۷/۳۱             |
| Parts                           | أجزاء ۴/۱۴                  |
| Parts of the act                | أجزاء الفعل ٧/٥٤            |
| The portions of the time        | أجزاء الوقت ۸/۵۶            |
| Word play                       | الأحجية ١٤/٤٥               |
| Principal judgements            | الاحكام الاصولية ٧/١        |
| Five Judgements                 | الاحكام الخمسة ١٧/٢         |
| Non-principal legal judgements  | الاحكام الشرعية الفرعية ٧/١ |
| Detailed proofs                 | الادِّلة تفصيلية ٢/١        |
| Foundation                      | الاساس ۱۱/۵                 |
| Associates                      | الاصحاب١/٥٥                 |
| Existing opposites              | الاضداد الوجودية ١۴/۴۶      |
| More general                    | الاعم ٥٧/٩                  |
| The more plausible, More likely | الاقرب ۴/۵۶، ۵/۶۳           |
| Strong position                 | الاقوي ۱۳/۳۳                |
| Majority of scholars            | أكثرالمحققين 8/۶۵           |
| Majority                        | الاكثرون ۳/۵۶، ۶/۳۹         |
| Signs                           | الامارات ۱۴/۳۶              |
| Imperative                      | الامر ۲/۲۲، ۱۵/۲۲           |
| Unqualified command             | الامر المطلق ٧/٣٣           |
| The composition                 | الانشاء ٣/٣۶                |
| The beginning of the time       | أول الوقت 8/۵۵              |

| Preferable                    | أولى ١٨/٨٥                     |
|-------------------------------|--------------------------------|
|                               | أهل العصر ١٣/٤٧                |
| Contemporaries                |                                |
| How distant is this from that | أينَ هومن ذلک ۴۶/۱۵، ۸/۴، ۹/۲۱ |
| Permissibility, Allowed       | الإباحة ١٨/٧١                  |
| Performance                   | الاتيان ٩/٥٢                   |
| Affirmative                   | الاثبات ٢١/٣                   |
| Offense                       | الاثم ٥٨/٧                     |
| Conclusive consensus          | الاجماع القاطع ١٤/٤٢           |
| By consensus                  | إجماعاً ٩/٥۶                   |
| Defaulting, Avoiding          | إخلاء ١٥/١٩، ١٤/٠              |
| Refraining                    | الاخلال ١٥/٤                   |
| Lack of intention             | الاخلال بالعزم ٨/٥٨            |
| Permission to perform the act | الاذن في الفعل ١٧/٧١           |
| To make lie down              | إضجاع ۱۸/۷۰                    |
| To discourse at length        | إطالة القول ١٣/٥٤              |
| Without condition             | الاطلاق ۲۳/۱۷                  |
| Avoidance                     | الاعراض ١١/٢٣                  |
| Announcement                  | إعلام ٤٩/٧                     |
| Forcing                       | الاكراه ١٥/٤١                  |
| Poverty                       | إملاق ۴/۶۴                     |
| Resentment                    | الانكار ۲۲/۹                   |
| Performance of act            | إيقاع الفعل ١٨/٥٧              |
| First impression              | بادي الرأي ١٠/٣٩               |

### ۹۴ معالم الدّين

| First impression          | بادي الرأي ١٠/٣٩          |
|---------------------------|---------------------------|
| Cold                      | البارد ۱۷/۱۰              |
| False                     | باطل ۹/۱۵، ۷/۳۱           |
| By nature                 | بالطبع ١٧/١٠              |
| In the general sense      | بالمعنى الأعم ١٧/٧١       |
| In other words            | بتقريرآخر ١٣/٣٠           |
| Argument, Investigation   | بحث، البحث ١٥/٨، ٨/٤٤     |
| Investigation of Ijtihad  | بحث الاجتهاد ٩/٣          |
| Due to reality            | بحسب الحقيقة ١٨/٤٠        |
| In accordance with custom | بحسب العُرف ١٧/١٢         |
| Linguistically            | بحسب اللغة ٣/٢١           |
| Particularly              | بخصوصه ۳/۳۶               |
| Hastiness                 | البدار ۹/۳۴               |
| Substitute, Substitution  | البَدَل، بدل ۱۸/۵۷، ۱۸/۵۵ |
| Elemental                 | البسيط ١٧/١٠              |
| Ugliness                  | بشاعة ۱۷/۴۹               |
| In general                | بطريق العموم ١٣/٢٣        |
| Absurdity                 | بطلان ۲/۶۹، ۱۸/۵۱         |
| Falseness, Invalidity     | بطلان ۸/۱۲، ۳/۳۶          |
| A part                    | البعض ۱۸/۱۰               |
| Some Sunni                | بعض العامة ٨/٤٥           |
| Incomprehensible          | بعيد عن الفهم ٩/٢٣        |
| Adultery                  | البّغا ۱۴/۶۱              |

| Persistence                       | بقاء ۵/۴۲            |
|-----------------------------------|----------------------|
| Deserveness of the Condemnation   | بقاء الذم ٢/٢٢       |
| Men of eloquence                  | البُلغاء ١٤/٤٤       |
| Fallacious                        | بهتان ۲/۷۰           |
| Explanation to what is obvious    | بياناً للواضحات ٢/۶٥ |
| Sales                             | البيوع ١٤/٨٥         |
| Followers of the followers        | تابعی التابعین ۱۰/۲۷ |
| Followers                         | التابعين ١٠/٢٧       |
| Emphasis                          | التاكيد ١٧/٨٠        |
| Consequent                        | التالى ١١/٥٩         |
| Delay                             | التأخير ١٥/٣۶        |
| Contemplation                     | التأمل ٩/٤٢          |
| Interpreting                      | تأويل ١٢/١٣          |
| Coming first to mind              | تبادر ۱۱/۱۵          |
| Dual                              | التثنية ٢/١٢         |
| Divisibility of Ijtihad           | تجزي الاجتهاد ٨/٢    |
| Figurative usage                  | التجوز ۷/۲۶          |
| To take heed                      | التحرز ٥/٧٠          |
| Being chasted                     | التحصن ۱۵/۶۱         |
| To acquire what has been acquired | تحصيل الحاصل ١٤/٧٨   |
| True resolution                   | التحقيق ٣/٤٧         |
| Verification                      | التحقيق ۲۵/۱۱،۱۰/۷   |
| Inquiring                         | تحقیق ۱۰/۷۳          |

## ۹٦ معالم الدّين

| Arbitrary                         | تحكماً ٥/٥٧           |
|-----------------------------------|-----------------------|
| False arbitrary                   | تحكماً باطلاً ١٣/٥٤   |
| Being located                     | التحيز ١٨/٤٤          |
| Specification, Limitation         | التخصيص ۱۶/۶۴، ۱۶/۵۶، |
|                                   | ۵/۳۷ ،۱۵/۵۷           |
| Option, Equal option              | التخيير ٢/٥           |
| Contemplation                     | التدبر ۳/۵۲           |
| Remissness, Slackness             | التراخى ٩/٣٣، ١٥/٣٣   |
| Interpretation                    | الترجمه ۲/۶۷          |
| Preponderance                     | الترجيح ٣/٣، ٢٢/١١    |
| The repetition of the indications | الترديد بالقرائن ٢/١٠ |
| Non-performance                   | الترك ٣/٤٣            |
| Abandon                           | ترک ۱۴/۴۵             |
| Non-performance                   | ترك الاتيان ٨/٢٣      |
| Non- compliance                   | ترك الامتثال ٨/٢٣     |
| Abandoning the commanded act      | ترک الماموربه ۵/۲۳    |
| Abandonment of the Obligatory     | ترک الواجب ۱۷/۵۸      |
| Disobedience                      | تركالامتثال ۱۴/۲۱     |
| True combination                  | ترکب حقیقی ۱۷/۱۲      |
| Non-performance                   | التروک ۳/۳۲           |
| Being in the same level, Equality | التساوي ۹/۲۶، ۱۲/۵۶   |
| Conceding                         | تسلیم ۴/۳۲            |
| Appellation, Naming               | تسمية ۱۲/۲۵، ۱۲/۴۵    |
|                                   |                       |

| Equating                            | التسوية ٥/۶۶            |
|-------------------------------------|-------------------------|
| Conflict                            | التشاجر ۸/۸۶            |
| Verbal text                         | التص ۷/۶۴               |
| Declaration                         | التصريح ٢/٨٨            |
| Conceptions                         | التصورات ۳/۵            |
| Conception of meaning               | تصورالمعنى ٣/۶          |
| Opposition                          | تضاد ۱۰/۴۹              |
| Multiplicity                        | تضاعیف ۱۴/۲۹            |
| Inclusion, Inclusive, Inclusiveness | التضمن ۴/۴۷، ۳/۴۴، ۷/۶۳ |
| Custom                              | التعارف ۱۸/۲۶           |
| Exalted                             | تعالى ١٠/٧١             |
| Hastening                           | التعجيل ٨/٣٣            |
| Multiplicity                        | تعدد ۱۶/۱۴              |
| Diverting                           | تعرية ١/١٩              |
| A purely arbitrary                  | تعسف بحت ۷/۴۸           |
| Rational perception                 | تعقل ۱۵/۴۷              |
| Suspension                          | تعلیق ۱۴/۶۰             |
| Disparity                           | التفاوت ۵/۲۸            |
| Interpretation                      | تفسیر ۱۰/۸۷             |
| Make understand                     | التفهيم ١٠/٥            |
| Priority                            | تقدماً ۱۳/۳             |
| Assumption, Supposition             | التقدير ۵/۱۶، ۱۴/۲۶     |
| Prepayment of Zakat                 | تقديم الزكاة ٩/٥٥       |

## ٩٨ /معالم الدّين

| Limitation                       | التقييد ٥/۶٥               |
|----------------------------------|----------------------------|
| Continious repetition, Repeated  | التكرار ۱۱/۷۹، ۳/۳۰        |
| Repetition                       | تکریر ۹/۱۳                 |
| Pretense                         | تکلف ۱۷/۴۹                 |
| Religious obligation, Obligation | التكليف ۱۱/۹،۱/۴           |
| Legal obligation                 | التكليف بالمحال ١٥/٣٤      |
| Validity                         | تمامية ١/٥٢                |
| Example                          | تمثیل ۱۸/۶۴                |
| Differentiation                  | التمييز ٩/٥٧               |
| Contradiction                    | تنافٍ ۱۱/۸۵                |
| Contradiction                    | التنافى ٣/١٨               |
| To clarify the argument          | تنقيح المبحث ٢/۴٩          |
| Verification of argument         | تنقيح المقام ٢/٧٠          |
| Recurrency                       | التواتر ۱۱/۹، ۱۶/۲۸        |
| Interpretation                   | التوجيه ۴/۴۸               |
| Means to arrive at               | التوصل ۱۷/۵۲               |
| Explication                      | التوصل ۱۷/۵۲<br>توضیح ۸/۷۴ |
| Neutral position                 | التوقف ۷۲/۸                |
| Threatening                      | التهديد ١١/٢١              |
| Preparation                      | التهيؤ ٢/٢                 |
| Demanding the act                | طلب الفعل ٧/٢٥             |
| Common factor                    | جامع ۱۱/۳۱                 |
| Unaware                          | جاهلاً ۱۵/۶۶               |

| Particular                         | الجزئي ۴/۶                      |
|------------------------------------|---------------------------------|
| Particulars                        | الجزئيات، جزئيات ٢/١١، ٢/١١     |
| Particulars which have different   | الجزئيات المتخالفة الحقائق ٧/۶٠ |
| essences                           |                                 |
| Particulars which have shared      | الجزئيات المتفقة الحقيقة ٧/۶٠   |
| essences                           |                                 |
| Anguish                            | جزع ۲/۷۱                        |
| Body                               | الجسم ۱۷/۱۰                     |
| Plural, Coincidence                | الجمع ۲/۱۲، ۱۸/۸۲               |
| Agreement between the two          | الجمع بين المتنافيين ٢/١٧       |
| contradictaries                    |                                 |
| Together with which has a definite | جمعاً محلى باللام ٢/١٤          |
| artic                              |                                 |
| Brief                              | الجملة ٥/٤٨                     |
| Majority                           | جمهور ۲/۵۴                      |
| Genus                              | الجنس ۴/۷۳                      |
| Permissibility, Permission         | الجواز ۸/۱۲، ۱۴/۷۱              |
| Ignorance                          | الجهل ۱۵/۳۴                     |
| Menstruating woman                 | الحائض ۳/۸۰                     |
| Conclusion                         | الحاصل ١٣/٣٥                    |
| Pilgrimage                         | الحج ١٧/٣٩، ١٧/٣٩               |
| Proof, Authoritative               | حجه ۱۷/۲۷،۷/۸۶                  |
| Definition                         | الحد ١/١٣                       |
|                                    | 7 11                            |

| The level of consensus             | حد الاجماع ٧/٨٧         |
|------------------------------------|-------------------------|
| Contingency                        | الحدوث ۱۸/۴۴            |
| Punishments                        | الحدود ۸/۴۰             |
| Letter by letter                   | حرفاً بحرف ۲/۶۶         |
| The prohibition                    | الحرمة ١٨/٤             |
| Appropriateness of the act         | حسن الفعل ۱۵/۶۷         |
| Restriction                        | الحصر ٨/٢٩              |
| Restriction of the proof           | حصرالدليل ٢/٣٣          |
| Occurrence of obedience            | حصول الامتثال ١٤/٥٧     |
| Fulfillment of the condition       | حصول الشرط ١/۶٩         |
| Obtaining certainity               | حصول العلم ١٤/٧٠        |
| Truth                              | الحق ۱۸/۱۴              |
| Veridical                          | الحقيقة ١١/۶            |
| Essence of the act, Essence of the | حقيقة الفعل ٧/٣٠، ١٤/٣٣ |
| action                             |                         |
| Universal reality                  | الحقيقة الكلية ١٨/٨٣    |
| The essence of being               | الحقيقة الوجود ٩٩/٧٩    |
| Real legal meaning                 | الحقيقة شرعية ١٥/۶      |
| Real customary meaning             | الحقيقة عرفية ١٥/۶      |
| Real linguistic meaning            | الحقيقة اللغوية ١٥/۶    |
| Declarative statement, Declaration | الحكم ١٤/٤٠، ٧/٥٥       |
| Two wisdoms                        | الحكمتين ١٤/٨٥          |
| Wisdom                             | الحكمة ١٧/۶۴            |

| The required wisdom             | الحكمة المطلوبة ١٢/٨٤ |
|---------------------------------|-----------------------|
| Sweetness                       | الحلاوة ٨/٤٥          |
| Sourness                        | الحموضة ٨/٤٥          |
| Realm of denial                 | حيزالمنع ٩/٨٣         |
| Informative sentence, Statement | خبر ۳/۳۶، ۱۱/۴۵       |
| Indirect implication            | خطاب تبعی ۲/۴۸        |
| Direct implication              | خطاباً أصلياً ١/٤٨    |
| Disagreement                    | الخلاف ٣/٧٣           |
| Against original usage          | خلاف الاصل ۶/۸۰       |
| Non-verbal difference           | خلاف معنوي ۷/۵۴       |
| Two different things            | خلافان ۳/۴۵           |
| Option                          | الخيار ۶/۵۴           |
| Perpetually                     | دائماً ۱۴/۳۱          |
| Usurped house                   | الدارمغضوبة ٢/٨٢      |
| Motive                          | الداعى ١٤/٥٠          |
| Indicator                       | الدال ۱۲/۴۶           |
| Baseless claim, Assertion       | دعوي ۱۴/۶۵، ۲/۸۵      |
| Verbal indication               | الدلالة اللفظية ٢٨/٨  |
| Evidence, Indication            | دلیل ۲۳/۱۰، ۱۰/۷۸     |
| External evidence               | دلیل من خارج ۱۸/۳۴    |
| Independent proof               | دلیل منفصل ۱۶/۶۰      |
| This world                      | الدنيا ٩/۶٩           |
| Permanency                      | الدوام ٩٧/١           |

# ١٠٢ /معالم الدّين

| Essence                  | الذات ۶/۶                 |
|--------------------------|---------------------------|
| Slaghtering              | الذبح ٣/٧١                |
| Condemnation             | ذم، الذم ۱۸/۲۳،۶/۴۷       |
| All sound mind           | الذوق السليم ٩/٨٨         |
| Competent person         | ذومسكة ۸۴/۱۱              |
| Laps of period           | ذهاب المدة ٩٧/٧٩          |
| Prepondeant, Predominant | راجحة ۲/۸۶، ۱۶/۲۹         |
| Beasts of burden         | الراحلة ١٨/٣٩             |
| Opinion                  | الرأي ٩/١٤                |
| Rank                     | الرتبة ٢/٢٥               |
| Preponderance            | رجحان ۱۵/۴۶               |
| Preponderance of the act | رجحان الفعل ۱/۴۴          |
| Humid                    | الرطب ۱۷/۱۰               |
| Folk                     | الرعية ٨/٤٠               |
| Removal of probability   | رفع الاحتمال ٢/٣٧         |
| Removal of the distress  | رفع الحرج ٢٧/٨            |
| Particular prostration   | الركعات المخصوصة ٧/٧١     |
| Prostrate                | الركوع ٤/٢٤               |
| Provisions               | الزاد ۱۸/۳۹               |
| Alms                     | الزكاة، زكوة ٢١/٣٩، ١١/٤٣ |
| Adultery                 | الزنا ۸/۷۸                |
| Grazing sheep            | السائمة ١١/٤٣             |
| Negative proposition     | السالبة ٧/۶٢              |

| Cause                          | سبباً ۷/۳۹                |
|--------------------------------|---------------------------|
| Predatory animal               | السَبُع ٧٠/٩              |
| Prostration                    | السجود ۴/۳۴               |
| Elimination of the obligation  |                           |
| Cancellation of the Obligation | سقوط الوجوب ۲/۳۹، ۲/۳۹    |
| Healthy                        | سلیم ۲/۷۰                 |
| Tradition                      | السنة ٨/٢                 |
| Objection, Request             | السوال ٣/٣، ٢/٢٥          |
| Master                         | السيد ١٣/٢١               |
| Single witness                 | الشاهدالواحد ٩/٤١         |
| Widespread                     | شایع ۱۴/۷۷                |
| Prerequisite                   | شرط ۵/۴۴                  |
| Necessary condition            | شرطاً ٧/٣٩                |
| Divine law, Religion           | الشرع ۱۷/۴۷، ۹/۲۵         |
| Legally                        | شرعاً ۱۶/۶۹               |
| Legally, Legal                 | الشرعي، شرعي ۱۲/۶، ۷/۴۲   |
| Sharing                        | الشركة ۴/۶                |
| To commence                    | الشروع ۱۴/۷۰              |
| Law                            | الشريعة ١٤/٣٩             |
| Doubting                       | الشک ۱۶/۷۴                |
| Two witnesses                  | شهيِدَيْنِ ۴۴/۸           |
| Scruple from prohibited act    | الصَّارفُّ عن الحرام ٣/٥٠ |
| Companions                     | الصحابة ٥/٢٧              |

| Validity                             | الصحة ١٨/٤، ١٨/٥       |
|--------------------------------------|------------------------|
| Validity of the methods              | صحة الطرق ٤/٤          |
| Healthy                              | صحیح ۴/۷۰              |
| Essential properties                 | الصفات النفسية ١٥/٤٤   |
| Contrary characteristics             | الصفات المتقابله ١٤/٣٠ |
| Particular prayer                    | الصلاة الجزئية ٢/٨٤    |
| Noon prayer                          | صلاة الظهر ١/٥٥        |
| Prayer                               | الصلوة ٧/٥             |
| Universal prayer                     | الصلوة الكلية ٢/٨٤     |
| Protection                           | الصون ۱۷/۶۴            |
| Mode                                 | صيغة ٩/٢٢              |
| Opposite                             | ضد ۱۳/۳۱               |
| Particular opposite                  | الضد الخاص ۱۴/۴۲       |
| General contrary, General opposite   | الضد العام ۲۳/۵، ۱۶/۴۲ |
| Two Opposites, Opposites             | الضدين، ضدان ٧/۶، ٢/۴٥ |
| Self-evident                         | ضرورياً ٣/۴            |
| Figuratively                         | طريق المجاز ١١/٧       |
| Request                              | الطلب ٥/٢١             |
| Demand for the act                   | طلب الفعل ١٥/٢٥        |
| Request for the existence of the act | طلب ایجاد الفعل ۱/۳۱   |
| Request of the pure essence          | طلب الماهية ٢/٣٠       |
| Cleanness                            | الطهارة ٧/٤٠           |
| Physician                            | الطيب ٥/٨٠             |

| Appearance of the word    | ظاهراللفظ ٥/٣٧                 |
|---------------------------|--------------------------------|
| Probability, Uncertainty  | الظن ۳/۳، ۲/۴                  |
| Presumption               | الظن ۱۸/۶۷                     |
| Non-certain indications   | ظنی الدلالة ۴/۲                |
| Non-certain texts         | ظنی السند ۴/۲                  |
| Probability of the method | ظنية الطريق ٧/٣                |
| Immediately               | عاجلاً ۴/۳۴                    |
| Regular habits            | العادات ۱۴/۳۶                  |
| Habit                     | العادة ٣/٣٤                    |
| Disobedient               | العاصى ١٢/٢١                   |
| Disobedient               | عاصیاً ۱/۵۷                    |
| Layman                    | العامي ۱۴/۱                    |
| Ritual obligations        | العبادات ۱۷/۸۴                 |
| Expressions               | العبارات ۵/۴۸                  |
| Another term              | عبارة أخرى ١٤/٤٥               |
| Futile                    | -<br>عبث ۷/۴۲                  |
| Without purpose           | عبثا ۱/۲۳                      |
| Servant, Slave            | العيد، عبد ۲۲/۳۲، ۱۳/۲۱، ۱۲/۶۹ |
| Servant                   | عَبيد ١٠/۶٩                    |
| Inseparability            | عدم الانفكاك ١٨/٤٨             |
| Absence of motive         | عدم الداعي ٧/٥٣                |
| Absence of condition      | عدم الشرط ٣/٤٢                 |
| Lack of transference      | عدم النقل ۵/۲۲                 |

| Indivisibility of Ijtihad       | عدم تجزي الاجتهاد ٧/٢          |
|---------------------------------|--------------------------------|
| Obidiance not being actualized  | عدم حصول الامتثال ٥/٨٥         |
| Originally non-existent         | العدم الاصلى ١٣/٧٨             |
| Custom                          | العَّرف ١٨/٢                   |
| Legal custom                    | العُرف الشرعي ۴/۲۷، ۴/۲۸، ۸/۲۸ |
| General custom                  | التُّرف العام ٥/٧٧             |
| Customarily                     | عُرفاً ١/٢٨                    |
| Customarily                     | العرفى ١٢/۶                    |
| Intention                       | العزم ٧/٥٧                     |
| Intention to perform the act    | العزم على أداء الفعل ١٨/٥٥     |
| Partisanship                    | العَصَبية ١٣/٨٤                |
| Conjunction                     | العطف ١٠/١٣                    |
| Chastity                        | العفة ١٣/٤٢                    |
| Reason, Intellect               | العقل ۱۸/۴۷،۱۶/۴۷،۱۰/۸۵        |
| Intelligents                    | العقلاء ۱۷۸۸                   |
| Rational                        | عقلی ۷/۴۲                      |
| Pure intellective               | العقلية محضرة ٢/١              |
| Connecting factor               | العلاقة ١١/١٢                  |
| The connection of the whole and | علاقة الكل و الجزء ١/١٣        |
| part                            |                                |
| The authorizing connection      | العلاقة المجوزة له ١/١٥        |
| Knowledge, Certainty            | العلم ٢/٥، ٤٤/٤، ١٢/٩          |
| Science of morphology           | علم التصريف ٧/٤                |

| Theology                   | علم الكلام ١٨/٣         |
|----------------------------|-------------------------|
| Science of language        | علم اللغة ٧/٤           |
| Science of logic           | علم المنطق ٥/٤          |
| Science of syntax          | علم النّحو ٧/٢          |
| Knowledge of acts          | علم بالأفعال ٥/١        |
| Knowledge of pure essences | العلم بذُّوات ۴/۱       |
| Knowledge of attributes    | العلم بصّفات ٥/١        |
| Scholars                   | العلماء ٧/٨۶            |
| Scholars of all cities     | علماء الأمصار ١٢/٨٥     |
| Certainty of the judgement | علمية الحكم ٧/٣         |
| Alternatively              | على البّدَل ٥/٥٤        |
| In detail                  | على التّفصيل ٢/٣        |
| Alternatively              | على سبيل البدليّة ٥/١٤  |
| By approbation             | على سبيل التّجوّز ١٨/٤٨ |
| By choice                  | على سبيل التخيير ١٥/٥٩  |
| Causality                  | العلّيّة ١٧/٤٨          |
| Generality                 | العموم ١٥/٣             |
| General statement          | العموم القول ١٥/٢       |
| Unmindful                  | غافلاً ١/٥٩             |
| Purpose, Deadline          | غاية، الغاية ١٤/٣، ٥/٥٥ |
| Highest degree of humility | غاية الخضوع ٣/١۶        |
| Usurpation                 | الغصب ٢/٨٣              |
| High probability           | غلبة الظّنّ ١٥/٧٠       |

### ١٠٨ /معالم الدّين

| Wrong                           | غلط ۸/۶۷                 |
|---------------------------------|--------------------------|
| Clearly false                   | غلط بیّن ۱۱/۸۸           |
| Obvious false                   | غلط ظاهرُ ۱۰/۸۴          |
| Non ritual matters              | غيرالعبادات ١٠/٨٨        |
| Not intended                    | غیرمراد ۳/۸۵             |
| Invisible things                | الغيوب ١٤/٤٣             |
| Important benefit               | فائدة مهمة ١٣/٥٤         |
| Difference                      | الفارق ۱۸/۳۱             |
| Beneficial note                 | فایدة ۱۳/۲۹              |
| Slave girls                     | فتیات ۱۴/۶۱              |
| Examination                     | الفحص ۸/۶۴               |
| Substitute sacrifice, Sacrifice | الفداءُ، فداء ٩/١٥، ٣/١٧ |
| Obligatory act                  | الفرض ٩/٥٥               |
| Positive law                    | الفروع ۲۴/۱۰             |
| Cutting of the jugular vein     | فري الأوداج ١٨/٧٠        |
| A clear faleshood               | فرية بيّنة ٧/٤٨          |
| Invalidity                      | فساد ۱۶/۸۴               |
| Invalidity of methods           | فساد الطرق ۴/۴           |
| Differentia                     | الفصل ٣/٧٣               |
| Proper                          | الفضلة ٢/٥٩              |
| Understanding, Positive law     | الفقه، فقه ۱۷/۴، ۱۷/۴    |
| Promptness, Immediate           | الفور ۳۳/۷، ۵/۸۱         |
| performance                     |                          |

| Understanding                  | الفهم ۹/۹                    |
|--------------------------------|------------------------------|
| In technical term              | في الاصطلاح ١/٣              |
| In reality                     | في الحقيقة ١٧/٥٥             |
| In mind                        | في الذهن ١٠/٤٣               |
| Customarily                    | في العُرف ١١/٤٣              |
| In ordinary language           | في اللغة ٢/٣                 |
| It is open for discussion      | فیه نظر ۹/۲۵                 |
| Performing a substitute        | قاضياً ۱۸/۵۶                 |
| Rule                           | القانون ۱۱/۲۷                |
| Prior to mid-day               | قبل الزّوال ۱۸/۵۶            |
| Acceptability                  | القبول ۳/۴۷                  |
| Evil deeds                     | القبيح ١٠/۶٩                 |
| Common factor                  | القدرالمشترك،قدرمشترك ١٢/٢٥، |
|                                | 11/11,14/41                  |
| Power                          | القدرة ۴/۴۶                  |
| Posterior ability              | القدرة المتأخرة ٢/٧٩         |
| Circumstantial indications     | القرائن الحالية ١١/١١        |
| Verbal indications             | القرائن المقالية ١١/١١       |
| Secluded indication            | القرنية المانعة ١٤/١٨        |
| Associative sign               | القرينه ٣/٣٤                 |
| Indication                     | قرینة ۷/۷                    |
| The least that can be imagined | قصاري ما يُتخيّل ١٠/۴٩       |
| Certainly                      | قطعاً ۱۴/۷۴                  |

| A little                            | القليل ۱۴/۳۰               |
|-------------------------------------|----------------------------|
| Little use, Being of little benefit | قليل الجدوي ۳/۳۸، ۹/۷۲     |
| Analogy in language, Philological   | قياس في اللغة ٢/٣٤، ٢/٣٤   |
| analogy                             |                            |
| By analogy to it                    | قياساً عليه ١١/٣١          |
| Two restrictions                    | قیدین ۱۶/۷۳                |
| Restrictions                        | القُيود ١/٧٢               |
| he Book (Quran)                     | الكتاب ٨/۴                 |
| A lot                               | الكثير ۲۵/۳۰               |
| Detestation, Reprehensibility       | الكراهة ٣/٥٢، ١٨/٧١، ٥/٧٨، |
|                                     | 11/40                      |
| Refraining, Desisting               | الكفّ ١١/٤٧                |
| Infidels                            | الكُفَّار ٩/٢۴             |
| Expiation                           | الكفاره ۱۰/۵۷              |
| Whole                               | الكُل ١٨/١٠                |
| Universal                           | الكلّي ۴/۶                 |
| Natural Universal                   | الكلّيّ الطّيعيّ ١/٨٤      |
| Metonymy                            | الکنایه ۸/۱۷               |
| Universal being there               | كوتاً كلّيّاً ٢/٨٤         |
| Particular being                    | كوناً جزئياً ٣/٨٤          |
| The nuances of demonstration        | كيفية الاستدلال ۴/۴        |
| Not being specified                 | لابعينه ٢/٥٤               |
| Inevitably                          | الاجرم ١٥/٧٥               |

| To be cleared                | لاخفاء ١/٣١                    |
|------------------------------|--------------------------------|
| Consequent, Antecedent       | اللازم ۲/۴۹، ۱۴/۹              |
| Rational consequent          | لازم عقلی ۱۵/۴۷                |
| No wonder                    | لاغرو ۱۶/۸                     |
| Permission                   | الاذن ۲۱/۱۱                    |
| Necessary connection         | اللّزوم ۱۳/۵۹                  |
| Legal necessitation          | اللزوم الشّرعي ١٤/٤٧           |
| Customary necessity          | اللَّزوم العرفي ۴۴/۵، ۹/۸۵     |
| Rational necessity, Rational | اللَّزوم العقلي ۱۶/۴۷، ۸/۸۵    |
| necessitation                |                                |
| Grace                        | لطف ۹/۶۹                       |
| Linguistically               | اللّغوي ۱۲/۶                   |
| Lexical meaning              | لغةً ٥/٢٥                      |
| Utterance                    | اللَّفظ ٣/۶                    |
| Constantly                   | لم يزل ١/٨٧                    |
| Sources                      | المآخذ ۱۷/۲                    |
| Substance [Matter]           | المادّة ١٤/٣٥                  |
| The quiddity of the act      | ماهيّة الفعل ٢٣/٧٩             |
| Essence of obligation,       | ماهية الوجــوب ٧/٤۶، ١٠/٢٤،    |
| Quiddity of obligation       | 17/4                           |
| Conditional quidity          | الماهيّة بشرط شيء ١٢/١٥        |
| Unconditional quidity        | ماهيّة لابشرط شيء ٩/١٥         |
| Compounded quidity           | ماهيّة مركّبة ۲/۷۲، ۱۶/۷۳ ۴/۶۹ |

| What is commanded, Commanded         | المأمور به ۳/۲۴             |
|--------------------------------------|-----------------------------|
| act                                  |                             |
| Permissible                          | المباح ١٣/٤٩                |
| Jurisprudential arguments            | المباحث الاصوليّة ٢٠/٥      |
| Discussion of the words              | مباحث الألفاظ ١٨/٥          |
| Immediately                          | المبادرة ۴/۳۵               |
| Principals                           | المبادي ١٤/٤                |
| Principles of the posterior sciences | مبادي العلوم المتاخّرة ١۴/٣ |
| Emphasizing                          | المبالغة ١٢/٤٢              |
| Posterior                            | متاخره ۱۶/۳                 |
| Immediately understood,              | المتبادر ۲/۷۷، ۹/۲۳         |
| Preliminary perceptive               |                             |
| Dissimilar                           | متباینه ۶/۶                 |
| Affirmers                            | المُثّبتين ١٣/١١            |
| Reasonable, To be sound              | متّجه ۲/۱۹، ۱۰/۸۸           |
| Actualized                           | متحقّق ٩/١٥                 |
| Synonymous                           | مترادفة ۸/۶                 |
| Equals                               | متساویین ۱۵/۴۴              |
| Enjoined                             | متصلة ۶/۶                   |
| The two opposits                     | متضادّان ۴/۸۵               |
| Enjoined                             | المتعاطفة ١٣/١٣             |
| Two distinct things                  | متغایرین ۱۵/۴۴              |
| Contradictories                      | المتقابلات ۱۴/۸۷            |

| Componisons                       | متلازمین ۲/۴۶                 |
|-----------------------------------|-------------------------------|
| Concomitant                       | _                             |
| Object of obligation              | متعلق التكليف ١٠/٧٨           |
| The case at issue                 | المتنازع فيه ١٥/٢٢            |
| Univocal                          | المتواطى ٥/۶                  |
| Rational example                  | مثال في العقل ٢٠/٨            |
| Two similar things                | مثلان ۱۸/۴۴                   |
| Figurative                        | المجاز ۱۱/۶                   |
| Linguistic figuratives            | مجازات لغویه ۱۴/۸             |
| Figurativeness                    | مجازیّة ۵/۱۸                  |
| Individual collective             | المجموع الشّخصي ٢/١١          |
| Impossible, Absurd                | مُحال ۱/۱۴، ۹/۴۵              |
| Import                            | محصّل ۱۶/۴۵                   |
| Upshot of disagreement            | محصّل الخلاف ٢٢/٤٣            |
| Semi scholars                     | المحقّيقين من العامّة ٢/٥٥    |
| Locus of the dispute              | محلّ البحث ٢/٨٢               |
| Locus of the dispute, Crux of the | محلّ النّزاع ۲/۸۲، ۲/۷، ۵/۱۸، |
| argument                          | 10/44, 44/11, 44/01           |
| Locus of the quality              | محلّ الوصف ٢/۶۴               |
| Predicate                         | المحمول ٧/٤٢                  |
| Audiences                         | المخاطبين ٩/٩                 |
| Disobeying the imperative         | مخالفة الامر ٥/٢٣             |
| command                           |                               |
| Praise                            | المدحُ ۱۱/۷۸                  |

## ١١۴ /معالمالدّين

| Source                          | مدرک ۳/۳۸                    |
|---------------------------------|------------------------------|
| The claimed                     | المدّعي ١٠/٨، ١٢/٢٣، ١٧/٧٣   |
| Tenor, Signification            | مدلول ۱۳/۷۱، ۱۳/۷۲           |
| Real concept                    | المدلول الحقيقي ١٧/١٨        |
| Knife                           | المُدية ١٨/٧٠                |
| Censured                        | مذموماً ۱۸/۷۹                |
| Pending                         | مراعی ۱۰/۵۵                  |
| Status                          | مرتبة ۱۶/۳                   |
| Inverted Term                   | المرتحل ١٢/۶                 |
| External preponderance evidence | المرجّح الخارجي ٢٧/٢٩        |
| Preponderance                   | -<br>المرجوح ٢/٢۶            |
| Outweighed                      | مرجوحة ١٨/٨٥                 |
| Rejected                        | مر دو د ۸/۷۳                 |
| Compound, Composed              | المركّب، مركّبة ۱۷/۷۲، ۱۷/۷۲ |
| Related                         | المروّية ١٤/٢٩               |
| Once                            | المرّة ٥/٣٠                  |
| Problems                        | المسائل ۱/۳، ۴/۵             |
| Hurriedness                     | المسارعة ٩/٣٥                |
| Context                         | مساق ۲/۳۹                    |
| Equation                        | مساواة ٣/۶۶                  |
| Effect                          | المسبب ٣/۴٠                  |
| Impossible                      | مستحیل ۱۶/۸۱                 |
| Employed                        | المستعملة ٤/٧                |

| Commonality              | مشارکة ۱۲/۵۰           |
|--------------------------|------------------------|
| Ambiguous, Common        | مشترک ۹/۶، ۱۰/۲۱       |
| Conditioned              | المشروط ٣/٤٢           |
| Equivocal                | المشكّک ۵/۶            |
| Doubtful                 | مشکوک ۱/۷۵             |
| Volition                 | مشية ۱۶/۲۴             |
| Infinitive form          | المصدر ۱۴/۲۳           |
| Public interest          | المصلحة ٧/۶۴           |
| The cheer goodness       | مصلحة الخالصة ١/٨۶     |
| Goodness of validity     | مصلحة الصّحّة ١٨/٨٥    |
| Right                    | مصیب ۸/۳               |
| Non extended time        | المضّيق ١٢/٣٥          |
| Equivalent, Equivalence  | المطابقة ۲۱۸/۴۳ ۷/۶۷   |
| Particular questions     | المطالب الجزئية ۴/۵    |
| Unconditioned imperative | مطلق الأمر ١٨/٢٣       |
| command                  |                        |
| Unqualified request      | مطلق الطّلب ٨/٢٩       |
| Unrestricted intention   | مطلق القصد ٧/٧         |
| Absolutely, Totally      | مطلقا ۱۶/۱۳،۱/۱۲       |
| The thing to be proven   | المطلوب ١٧/٢٣          |
| Contridictory            | معارض ۱۶/۳۱            |
| Transactions             | المعاملات ۱۷/۸۴        |
| Linguistic meaning       | المعاني اللّغويّة ٧/١١ |

## ١١٦ /معالم الدّين

| المعلوفة ٢٢/٤٣           |
|--------------------------|
| المعلول ٣/٧٣             |
| المعنوى ۱۴/۴۷            |
| المعنى ۳/۶، ۵/۵۴         |
| المعنى الأعّم ٣/٣، ١٨/٣٤ |
| المعنى الشرعى ٨/٤٢       |
| المغفرة ١/١۶، ٥/٣٥       |
| مفاد ۱۸/۳۸               |
| المفتى ١٠/١              |
| المفرد ۲/۱۲              |
| المفروض ۱۶/۹، ۳/۲۲       |
| مفسدة ۳/۸۵               |
| المفصّلون ۸/۴۸           |
| المفهوم ٩/۶٣             |
| مفهوم الوجوب ۴۶/۱۴       |
| المفهوم كُلّى ١/١١       |
| مفهومي المشترك ٩/١٤      |
|                          |
| مقابل ۱۰/۲۶              |
| مفاد ۱۸/۴۳ مفاد          |
| مقْبولَة ۱۲/۸۸           |
| المقدّم ١٢/٥٩            |
| مقدّمات ۱۴/۴             |
|                          |

#### فهرست اصطلاحات / ۱۱۷

| Preparing the act                 | مقدمات الفعل ۱۸/۳۹          |
|-----------------------------------|-----------------------------|
| Premise                           | مقدّمة ۴/۶۱                 |
| Prerequisite of the obligatory    | مقدمة الواجب ٢/٤٨           |
| Sufficient feasible, Performable  | المقدور، مقدور ۳۹/۷، ۴۷/۷   |
| Imitator                          | المقلّد ٨/١                 |
| Restricted thing                  | مقیّد ۱/۷۵                  |
| Supercilious, Contemptuous        | مُکابر، مکابرة ۲۳/۳۸، ۱۳/۳۸ |
| Sheer contemptuousness            | مكابَرَة محضة ١٠/٨٤         |
| Reprehensible                     | المكروه ١٠/٧٥               |
| Obligated person                  | المكلّف ۱۶/۳۴               |
| Legally capacitated persons       | المكلّفين ١/٥               |
| Necessary connection,             |                             |
| Necessary entailment              |                             |
|                                   | الملازمة ٣/٧، ١٥/٩١، ١٥/٩   |
| Antecedent                        | الملزوم ٢/۴٩                |
| Ownership                         | الملک ۲/۸۸                  |
| Obedient                          | ممتثلاً ٨/٧٨                |
| Unacceptable                      | ممنوع ۱۳/۸۷                 |
| Connection                        | مناسبة ۱۱/۶                 |
| Particular rituals                | المناسك المخصوصة ٧/٧        |
| Attached to the judgement, Object | مناطأ للحكم ١٢/١٢، ٤/١٨     |
| of the judgement                  | ·                           |
| Mutual negation, Contradictory    | منافاة ۱۲/۱۷، ۹/۸۸          |

# ١١٨ /معالمالدّين

| Semantic dispute               | مناقشة لفظيّة ٨/١٤           |
|--------------------------------|------------------------------|
| Contentious                    | المناقض ١٤/٤٥                |
| Contradiction                  | المناقضة ١١/٨٨               |
| Recommended act                | المندوب ۸/۵۷                 |
| Explicit statement             | المنطوق ٩/۶٣                 |
| Open to review                 | منظورفیه ۲/۴۱                |
| Denial                         | المنع ۳/۷۰                   |
| Prohibition of non Performance | المنع من التّرك ١٥/٤٤، ١٥/٢٤ |
| Separately                     | منفرداً ۹/۱۴                 |
| Disjoined                      | منفصله ۷/۶                   |
| Transferred                    | المنقول ۱۱/۶                 |
| Masters                        | الموالي ۱۴/۶۲                |
| Not immediately required,      | الموسّع ۲/۵۸،۱۲/۳۵           |
| Extended time                  |                              |
| The qualified                  | الموصوف ١٤/٣٠                |
| Locus of the discussion        | موضع البحث ١٨/٥، ٣٢/٥،       |
|                                | V/1m                         |
| Subject matter, Subject        | الموضوع ۱۴/۴                 |
| Timeable                       | الموقت ۱۴/۳۸                 |
| Master                         | المولى ١٣/٤٢                 |
| Field of disputation           | ميدان الجدال ١٣/٨٤           |
| Negaters                       | النافین ۹/۷، ۱۲/۱۱           |
| Arabic grammar                 | النّحو ١/٣                   |

| Calling                            | النداء ۱۲/۸۶                |
|------------------------------------|-----------------------------|
| The recommended,                   | النَّدب ۱۴/۲۴، ۴/۲۱، ۱۴/۲۴  |
| Recommendation                     |                             |
| Rareness                           | النُدرة ١٣/٢۶               |
| Verbal dispute                     | النزاع اللفظيّ ۴/۱۹، ۱۴/۴۵  |
| Abrogation                         | النّسخ ۴/۶۹                 |
| Verbal text, Statement             | النّصّ ۷/۶۴، ۱/۶۶           |
| Threshold                          | النصاب ۱۷/۳۹                |
| Recommended act                    | نفلاً ۹/۵۵                  |
| Negative                           | النّفي ۳/۱۲                 |
| Invalidation                       | نفي الصّحة ١/١٥             |
| Transference                       | النقل ۹/۱۱، ۵/۱۰            |
| Contrary                           | النّقيض ۴/۳                 |
| Contradictories                    | نقیضان ۹/۴۵                 |
| Growth                             | النّمو ۲/۷                  |
| Prohibition                        | النّهي ۷/۳۶، ۱۱/۳۱          |
| Alternative obligation             | الواجب التّخييري ٧/٥٨       |
| Obligation of alternative          | الواجب المخيّر ١٥/٥٧، ١٥/٥٧ |
| Unqualified obligatory             | الواجب المطلق ١/٤٢          |
| Non-immediate obligatory           | الواجب الموسّع ١۴/۵١        |
| Continuously obligatory            | الواجب مستمّرٌ ١٢/٥٨        |
| Obligatory with alternative choice | الواجبالتخييريّ ١/٥٠        |
| The individual oneness             | الواحد الشخصى ١٧/٥١         |

# ١٢٠ /معالم الدّين

| Medium                  | الواسطة ٥/٥٩             |
|-------------------------|--------------------------|
| Actuality               | الواقع ۱۰/۸۴             |
| Intellect, Good sense   | الوجدان ۲/۸۰،۴/۲۲        |
| The obligatory          | الوجوب ۲/۲۱،۱۷/۴         |
| External existence      | الوجود الخارجيّ ١٨/٤٨    |
| Existence of scuple     | وجود الصّارف ٧/٥٣        |
| Various ways            | وجوه ۸/۳۱                |
| Alternatively           | وجه التخيير ١٧/٥٣        |
| A proper manner         | وجه السائغ ۷/۵۲          |
| Two grounds             | وجهین ۸/۷۳               |
| Oneness                 | الوحدة ۲/۳۰، ۴/۱۳، ۱۲/۸۱ |
| Observed oneness        | الوحدة املحوظة ١٤/١٨     |
| Coinage                 | وضع ۷/۱۱                 |
| The coinage of lawgiver | وضع الشارع ٨/٧           |
| Single coinage          | وضع واحد ۹/۶             |
| Threatening             | الوعيد و التهديد ١٨/٢٣   |
| Alloted period of time  | الوقت المتسع ١٧/۶٨       |
| Agent                   | الوكيل ١٣/۶٩             |
| Woe                     | الويل ٩/٢٤               |
| Oath                    | اليمين ١١/۶١             |
|                         |                          |

'Arabī were allowed to have their effect when Iran had definitely turned Shī'ī, and this in the very capital of the new nation, Iṣfahān.

The names of Mīr Dāmād and Mullā Ṣadrā will be frequently heard during this Colloquium side by side with those of Ibn Bājja, Ibn Ṭufayl and Averroes. It is hoped that this unusual, simultaneous approach to two quite different "schools" of Islamic philosophy will cast some new light on what this philosophy is all about.

Hermann Landolt

"representative of God" (khalīfat Allāh) on earth to be directly inspired by God. It is not very difficult to see, then, what might have led to his execution in 587/1191 in Ayyūbid Aleppo, at the age of 36 solar years. All the more remarkable is the fact that the ishrāqī "leaven" kneaded into Avicennism by the young Shaykh continued to be active in further developments in the Muslim East, and it has to be added that this East was now, i.e., after great changes occurring in the Muslim world in connection with the Mongol invasions, beginning to assume a more distinctly Iranian identity of its own. Other great names should certainly be mentioned in this context, too, such as Khwāja Nașīruddīn-i Ţūsī, whose defense of Avicenna and new interpretation of Shīcism may to a certain extent have been influenced by Suhrawardi's ishraq. Moreover, there is a spiritual dimension not to be overlooked in the process: the emigration of the great Spanish-Arab mystic Ibn 'Arabī to the Orient, and the reception of his thought by Shī'i thinkers such as Tusi's contemporary, 'Alī b. Sulaymān al-Baḥrānī, and later on Sayyid Ḥaydar-i Āmulī or Ibn Abī Jumhūr al-Ahsā<sup>3</sup>i. Of course this is not to deny the impact of Ibn 'Arabī on Sunnī Sufism, nor is it to imply that Iranian Shīcism did not have its own strict opponents of anything remotely philosophical. It remains nevertheless a significant fact that the spiritual catalysts of both Suhrawardī and Ibn

in the Arab world until very recently, and that the credit for a continued existence of philosophy in the East must go primarily to Suhrawardī, who followed quite a different path.

Although Suhrawardi remained in many respects an Avicennian malgré lui, his project was to overcome the Peripatetic tradition, not by going back to the "true" Aristotle like Averroes, but by bringing new life to the "eternal wisdom" of Plato and the ancient Sages of the Orient, which is clearly one of the symbolic meanings given to the term ishrāq by Suhrawardi himself. As for the direct meaning of the term, "illumination," it refers, of course, to his doctrine of "light": an ontology based on the dynamic power of "light" rather than the abstract concept of "existence," corresponding epistemology and a gnoseology by which he sought to replace the Peripatetic method of abstract knowledge through a direct "knowledge by presence" ("ilm hudurī). But Suhrawardī was not only a theorectical thinker. His ishrāq was événement de l'âme, as Henry Corbin puts it; and it was at least by implication highly political as well since he spoke quite openly and provocatively about the oppressive times in which the "powers of darkness" have taken over, in contrast to the "luminous" times of a distant mythical past governed by pious Iranian kings, and pointed to the necessity for the true Averroes in his answer to Ghazālī, the Tahāfut al-tahāfut, actually disagree with him on these points. He rather tried to save philosophy by arguing that Ghazālī had been a victim of Avicenna's misunderstandings of Aristotle in the first place, and that the study of the true demonstrative method was not only permissible, but in fact a legal obligation incumbent upon those qualified to interpret Scripture rationally. He evidently did not believe that the wisdom (hikma) of philosophy could possibly contradict the wisdom of religion, although his clear distinction between the demonstrative method and other, less perfect methods suitable for the masses, may well have something to do with the famous doctrine of the "double truth" that went under his name in the Latin Middle Ages.

More research will be needed to show whether Averroes also had any significant influence on further philosophical developments in the Muslim East, where he was, in any case, not unknown, just as, conversely, the *ishrāq*ī philosophy of Suhrawardī was by no means unknown in 14th century Granada. Quite generally speaking, one should never underestimate the mobility of scholars and ideas in the Muslim world, given the religious duty of "migrating" in "search of knowledge" (talab al-'ilm) and the social importance of commerce. It remains however true that the messages of Averroes and Ibn Tufayl were not really heard

important references to the so-called Theology of Aristotle, that is, the extracts from Plotinus' Enneads that had already been circulated under the name of Aristotle; and it is certainly not without significance for our purpose to note that this Neoplatonized Aristotle was to have a lasting influence in the Muslim East, including in particular Avicenna and the later school of Isfahan. If, for Mulla Sadra, Aristotle was still the greatest of all philosophers whom he placed even above Avicenna, and indeed "among the perfect Friends of God" (min al-awliyā' al-kāmilīn), this was precisely because he regarded him, too, as the author of the Theology. In stark contrast to this, the Great Commentator of Aristotle in the Muslim West, Averroes, spent much of his philosophical and scholarly effort on purifying Aristotle precisely from that Neoplatonic admixture, for which he blamed mainly Avicenna.

One important reason for Averroes to be so critical of Avicenna was undoubtedly the serious blow the philosophical establishment in Islam had received at the hands of Ghazālī in his Tahāfut al-falāsifa. This was not an ordinary refutation of philosophy on merely theological grounds, but an attempt to demonstrate that the established doctrines of the falāsifa were neither compatible with the main tenets of Islam as commonly understood, nor irrefutably certain and coherent in themselves. Nor did

question of whether or not concepts could be "translated" at all, or adapted from one linguistic and cultural milieu to another. While Farabī, the real founder of Islamic Peripateticism, strongly argued that logic as taught by the Greeks was universal logic, regardless of the language that happened to be used, the question was decided in the opposite sense in a famous debate held in Baghdad in 326/932. In another well-known debate, held a little earlier in Ray between the Ismā'īlī theologian Abū Ḥātim al-Rāzī and the sceptic Platonist and physician Abū Bakr al-Rāzī (the Rhazes of the Latins), the issue at stake was rather one concerning the authority of traditions: while the Ismā'ili theologian challenged the authority of the philosophical tradition, the philosopher paid back in kind by daring to question the unity of the prophetic messages, and was eventually punished for such impertinence by being ranked among the arch-heretics. Perhaps for similar reasons, Farabī himself (or possibly an unknown fellow philosopher writing under his name, as has recently been argued) felt compelled to prove, in the Jam' bayn ra'yay al-hakīmayn, that the doctrines of the great philosophers, Plato and Aristotle, were not really contradictory if properly understood, although he had otherwise rather emphasized their difference.

Unlike most of Farabi's work's, the Jam<sup>c</sup> contains

took the life-time engagement and scholarly work of that most unusual among "Western Orientalists," Henry Corbin, to change the degree of awareness in the West considerably. As a result, it is not an infrequent experience in Paris bookshops nowadays to be encouraged to "read Sohravardi as one reads Kant", for example.

In Iran, on the other hand, intellectuals have been calling for some time now for an increased awareness of the foundations of modern and even post-modern thought as developed in the West.

Of course the process of reception and creative adaptation referred to above has never been going on without raising serious questions and problems. To be sure, a significant attempt to bridge the gap between Athens and Jerusalem through philosophical interpretation of Scripture had already been made at the very beginning of the Christian era by the Jewish philosopher Philo of Alexandria, and polytheistic Neoplatonism of late Antiquity had already been transformed by oriental Christianity into a form acceptable to monotheists before the coming of Islam. But tensions and contradictions between revealed religion and human reason, or between their respective representatives in various settings, would of course subsist and manifest themselves in numerous ways. In the classical Islamic world, one issue debated from early on was the very modern

is well-known, the highlights of this reception process were two translation movements: the translations from Greek and Syriac into Arabic, done mainly by oriental Christians sponsored in the 8th and early 9th centuries by the 'Abbāsid caliphs of Baghdād, and, some four centuries later, the translations from Arabic into Hebrew and Latin, which were facilitated by the then still relatively easy coexistence of Muslims, Jews and Christians in Spain, and were in their turn to influence the coming about of the European Renaissance.

What was not so well-known until quite recently is that philosophy received a new impulse at the time not only in the West, but also in the East, and eventually found its way there to a kind of Renaissance, too, namely, what has been called the "Shīcite Renaissance" of Ṣafawid Iran. While the classics of "Arabic philosophy," as it used to be known, Al-Fārābī, Avicenna (Ibn Sīnā) and, above all, Averroes (Ibn Rushd) of Cordoba, were certainly familiar names to students of philosophy in general, the same could not be said about Suhrawardī, Averroes' Eastern contemporary, let alone Mīr Dāmād and Mullā Ṣadrā, the pillars of the "school of Iṣfahān" in the first half of the 17th century. In fact, after some pioneering efforts by Max Horten and a few others who questioned the habitual way of presenting the history of philosophy in the first half of the past century, it

Gottes ist der Orient!

Gottes ist der Okzident!

Nord - und südliches Gelände

Ruht im Frieden seiner Hände

The above verses from Goethe's celebrated *Divan*, which are in fact a free rendering of the Qur'anic Verse 2:115 (109) by the German poet, may well serve as a reminder of universal values at a time when, despite the phenomenon called "globalization," East and West and North and South threaten to drive further apart than ever. In such a situation it is of particular importance that the common heritage of Orient and Occident be brought to mind again. At the same time, the differentiating factors that have contributed since Antiquity to the shaping of an "Eastern" and a "Western" consciousness will have to be thought about in some depth, especially when a true dialogue of civilizations is called for.

Surely the most important elements of the common heritage of Orient and Occident are monotheism on one hand, and the philosophical tradition on the other, that is to say, the systematic way of doing philosophy that was inherited from the Greeks by Jews, Christians and Muslims, and creatively adapted by them to their respective needs. As

- 23. Pure Science from safavid to the establishment of Dar Al-fonoon, Compiled by Mehdi Mohaghegh. Tehran: SACWD, 2005.
- 24. Sabzavârî, H. M. Hâdî. *Sharh-i Nebrâs al-Hudâ* (A Commentary on the Light of Guidence), Edited with introduction by Dr. S. Sadr al-Dîn Tâherî. Tehran: SACWD, 2005.
- 25. Dabîrân Kâtibî-ye Qazwînî, Najm al-Dîn, *Hikmat Al'ain*, Edited by 'Abbâs Sadrî. Tehran: SACWD, 2005.
- 26. Fakhr al-Dîn al-Râzî, A Commentay on Avicenâ's al-Ishârât wa al-Tanbîhât, Vol I Logic, Edited with introduction by AliRezâ Najafzâda. Tehran: SACWD, 2005.
- 27. Fakhr al-Dîn al-Râzî, A Commentay on Avicenâ's al-Ishârât wa al-Tanbîhât, Vol II, Edited with introduction by AliRezâ Najafzâda. Tehran: SACWD, 2005, Vol 2, Falsafa (Tabî'iyyât-llâhiyyât) va 'Irfân, Edited with an introduction by Ali Rezâ Najafzâdeh. Tehran: SACWD, 2005.
- 28. Al-Huseinî, Mîr Muhammad Bâqir. Known as mîr Dâmâd (Musannafât-i Mir-i Dâmâd. v.II) al-'ufuq al-Mubîn, edited by Abdollah Nourânî. Tehran: SACWD, 2006.
- 29. Akhgar Haidarabadi, Qâsim 'Ali. Nihâyat al-Zuhûr (Persian Commentary on Suhrawardî's Hayâkil al-Nûr), Edited with introduction and notes by M.Karîmî Zanjânî Asl. Tehran: SACWD, 2006.
- 30. Hassan b. Shahîd-i Thânî, Zein al-Din, Avâmir va navâhî (Command and prohibitions) form Ma<sup>c</sup>âlîm al-Din, With an Arabic-English glossary and a translated article by R. Brunschvig, Edited by M. Mohaghegh. Tehran: SACWD, 2006.

edited with an introduction and notes by M. Karîmî Zanjânî Asl. Tehran: SACWD, 2004.

- 16. 'Abd al-Razzâq Kâshânî, Sharh-i Fusûs al-Hikam (Commentary on Ibn al-'Arabî's Fusûs al-Hikam), edited with an introduction and notes by Majîd Hadîzada. Tehran: SACWD, 2004.
- 17. 'Alî Ibn Abî-Tâlib. *Dîwân attributed to Hazrat 'Alî b. Abî Tâlib*, with a Persian translation in poetry by Mawlânâ Shawqi, a poet of the ninth century AH, edited with introduction and notes by Maryam Rawzâtîyân. Tehran: SACWD, 2004.
- 18. Ibn Sînâ, Hussein Ibn Abdullah. *Ibn-i Sînâ 's (Avicenna)* al-Shifâ' (Metaphysics), with marginal notes by Mullâ Sadrâ, Mîrdâmâd, A'lavî, Khunsarî, Sabzavârî and others, edited with introduction and notes by Dr. Hâmed Nâjî Isfahânî. Tehran: SACWD, 2004.
- 19. Nairizî Shîrâzî, Qutb al-dîn Muhammad. *Qasida ye Ishqiyya* (*Ode on divine love*), edited with introduction and notes by Muhammad Rezâ Zakir Abbas Alî. Tehran: SACWD, 2004.
- 20. Mûsavî, Hâkîm Muhammad Baqir. Dârûhâ yi Qalbî (A Persian translation of al-Adwiat al-Qalbiyya of Ibn i Sînâ), edited with introduction and notes by Hussein Razavî Burqa'î. Tehran: SACWD, 2004.
- 21. Sabzavârî, H. M. H. Hâdi al-Muzillîn (Guide for the perplexed), edited with an introduction and notes by Alî Owjabî. Tehran: SACWD, 2004.
- 22. Papers Presented at The International Colloquium on Cordoba and Isfahan Two School of Islamic Philosophy, Edited by S. Ali Asqar Mir Bagherifard, Assisted by Fatemeh Bostân Shîrîn. Tehran: SACWD, 2005.

- Fusûs al-Hikma with al-Shanbgazânî's commentary and Mir Dâmâd's notes, edited by Ali Owjabî. Tehran: SACWD, 2003.
- 8. Mutahhar-i Hillî, Hassan b. Yûsuf. *Risâla Sa'dîyya*, translated into Persian by Sultân Hossein Istarâbâdî, edited by Ali Owjabî. Tehran: SACWD, 2003.
- 9. Nûrbakhsh, Baha' al-Dawla. Hadîyyat al-khair (A gift of goodness): a mystical commentary on the Prophet's tradition and sayings, edited with an introduction by S. Mohammad Imâdî Hâ'irî. Tehran: SACWD, 2003.
- 10. Aṣṣār Tehrani, Sayyid Muhammad Kāzim. Selected problems of metaphysics, edited by Manouchehr Sadoughî Sohâ. Tehran: SACWD, 2003.
- 11. Tamîmî Sabzavârî, Alî b. Muhammad. Zakhîrat al-Âkhira (Provisions for the hereafter) with a number of old shî'î prayers, edited with an introduction by S. Mohammad Imâdî Hâ'irî. Tehran: SACWD, 2003.
- 12. Al-Isfarâyinî al-Nîshâbûrî, Fakhr al-dîn. Sharh Kitâb al-Najât (Commentary on the Metaphysics of Ibn Sînâ's Kitâb al-Najât), edited with an introduction by Dr. Hâmed Nâjî Isfahânî. Tehran: SACWD, 2004.
- 13. Shahristânî Mûsavî, M. B. Durr-i Thamîn (Precious pearl: Persian translation of Hilli's Kashf al-Yaqîn), edited by Alî Owjabi. Tehran: SACWD, 2004.
- 14. Hasan Salmâsî, Abu Ali. *Al-Risâla al-Sharafiyya (Treatise on the Classification of Science*), edited with an introduction by H. Nûrânî Nedjâd and M. Karîmî Zanjânî Asl. Tehran: SACWD, 2004.
- 15. Al-Baghdâdî, Sa'd b. Mansûr (Ibn-i Kammûna), Tanqîh al-Abhath li al-Milal al-Thalath (Pure arguments on three religions),

#### **Publications**

#### of the

# International Colloquium on Cordoba and Isfahan

- 1. Alawî Amilî, Muhammad Ashraf. *Ilâqat al-Tajrîd (Persian commentary on Tajrîd al-Itiqâd)* v.1, edited with introduction and notes by Dr. Hâmed Nâjî Isfahânî. Tehran: Society for the Appreciation of Cultural Works and Dignitaries (SACWD), 2002.
- 2. Alawî Amilî, Muhammad Ashraf. *Ilâqat al-Tajrîd (Persian commentary on Tajrîd al-Itiqâd)* v.2, edited with introduction and notes by Dr. Hâmed Nâjî Isfahânî. Tehran: SACWD, 2002.
- 3. Sabzavârî, Hâjj Mullâ Hâdî. *Al-Râh al-Qarâh*, edited with introduction and notes by Majîd Hâdizâda. Tehran: SACWD, 2002.
- 4. Kâshânî, Muhammad b. Muhammad Zamân. Mir'ât al-Azmân (Mirror of times), edited with introduction and notes by Mehdî Dehbâshî. Tehran: SACWD, 2002.
- 5. 'Uzlati Khalkhâlî, Adham. Rasâ'il-i Fârsî Adham-i Khalkhâlî. v.1: fourteen treatises in Persian on creeds, ethics and mysticism, edited by Abdollah Nourânî. Tehran: SACWD, 2003.
- 6. Al-Huseinî, Mîr Muhammad Bâqir. Musannafât-i Mir-i Dâmâd. v.1: treatises, letters and ijâzas, edited by Abdollah Nourânî. Tehran: SACWD, 2003.
  - 7. Al-Fârâbi, Abu Nasr Muhammad b. Muhammad b. Tûrkhân.



Society for the

**Appreciation of Cultural** 

Works and Dignitaries



# Publications of the

### International Colloquium on Cordoba and Isfahan Two Schools of Islamic Philosophy

Isfahan 27-29 April 2002

(30)

# under the supervision of Mehdi Mohaghegh

Society for the Appreciation of Cultural Works and Dignitaries Institute of Islamic Studies Tehran - McGill Universities

# Avâmir va Navâhî (Commands and Prohibitions) from Macâlîm al-Dîn

by Hassan b. Shahîd-i Thânî

With an Arabic-English Glossary

and a translated

article by R. Brunschvig

Edited by M. Mohaghegh





# Avâmir va Navâhî (Commands and Prohibitions) from Ma<sup>c</sup>âlîm al-Dîn

Hassan b. Shahîd-i Thânî

With an Arabic-English Glossary
and a translated
article by R. Brunschvig

Edited by M. Mohaghegh

ISLAMIC KBP440 .76 1267 A362 2006